ERNESTO HERNANDEZ B. PBRO.

# PROGRAMA DE RELIGION

V AÑO DE ENSEÑANZA MEDIA

(BACHILLERATO-MAGISTERIO-

COMERCIO-INDUSTRIAL-TECNICA





## PROGRAMA DE RELIGION

EJEMPLAR DE MUESTRA

CON DESTINO AL PROFESOR DE LA MATERIA .
OBSEQUIO DE, LA

DIRECCION: CRA. 42 No. 45-68
TELS. 23-283 y 18-032 : APARTADO AEREO 2845 TOTORIAL BEDOUT "UNA OBRA DE ARTE EN CADA IMPRESO"

ERNESTO HERNANDEZ P. Pbro.



# PROGRAMA DE RELIGION

PARA

QUINTO AÑO DE ENSEÑANZA MEDIA

(CRISTOLOGIA)

(Según la Comisión Episcopal de Educación Católica)

1.968

(Año del Congreso Eucarístico Internacional de Bogotá)



Nihil Obstat

Jorge V. Micolta Piñeros Pbro.

Cens. dep.

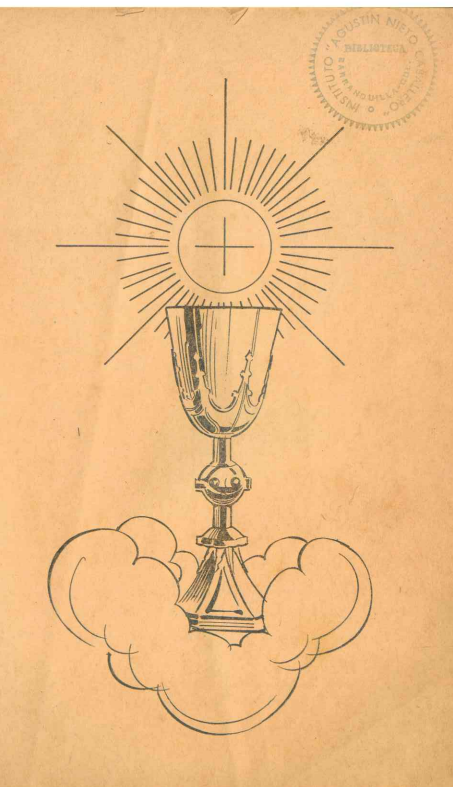
Bogotá, 17 de Noviembre de 1967

#### IMPRIMATUR

Aemilius de Brigard

Archiepiscopus auxiliaris

Reg. L. Resp. Fol. 83 Nº 1101



Derechos reservados por Editorial Bedout. Queda hecho el depósito que marca la ley.

#### Presentación

Presentamos este texto de Religión para Quinto Año de Enseñanza Media, elaborado fielmente según la voluntad de la COMISION EPISCOPAL NACIONAL de Educación Católica.

La finalidad de este Quinto Curso de Religión es la de intentar conseguir un conocimiento más profundo y más completo de la Persona y de la Misión de JESUCRISTO. El conocimiento sólido de esta verdad religiosa debe conducirnos a la aceptación sincera de su doctrina y a la realización práctica en nuestra vida de esa doctrina. La mejor Apologética o defensa de la fe, es el conocimiento profundo de la verdad religiosa. Por tanto,

- 10) Es necesario saber de Jesús para tener fe;
- 2º) Es necesario *recibir* a Jesús por la fe para vivir su vida;
- 3º) Es necesario colaborar con Cristo en su plan de salvación;
- 4º) Es necesario recibirlo en las enseñanzas de la Iglesia.

Este estudio está dividido en tres partes:

Primera parte: Los Evangelios como fuentes.

Segunda parte: CRISTO (Persona, Palabras y Obras).

Tercera parte: Cristo en nosotros o cristianismo activo.

NOTA: 1º. - Recomendamos encarecidamente a Profesores y alumnos durante la explicación y aprendizaje de cada lección tener a la mano el texto del NUEVO TESTAMENTO, para

verificar las citas, enseñar a los alumnos a usarlo rápidamente, teniendo en cuenta que cada una de las partes del N. T., está dividida en Capítulos y versículos con algunas abreviaturas especiales, v.gr.: Mt. 15,10 significa: Evangelio según S. Mateo, Capítulo 15, versículo 10. La abreviatura de S. Marcos es Mc.; la de S. Lucas, Lc.; la de S. Juan, Jn.; la de los Hechos de los Apóstoles, Act. Ap.; o también Hech.; en cuanto a las Epístolas de S. Pablo, se escribe primero el nombre de los destinatarios, v.gr. I Cor. 2,10, se lee: Primera Epístola a los Corintios, cap. 2, versículo 10.

2<sup>a</sup>. - También sería muy útil tener un mapa grande de Palestina.



# PRIMERA PARTE

# LOS EVANGELIOS COMO FUENTES

Lección I: Cómo conocer a Cristo.

Lección II: Los Apóstoles.

Lección III: Primera Comunidad Cristiana.

Lección IV: La Iglesia Misionera.

Lección V: El Evangelio de Jesucristo.

Lección VI: Integridad Dogmática del N. T.

Lección VII: Inspiración de los Evangelios.

Lección VIII: Canon Bíblico.

Lección IX: El Evangelio de S. Mateo: JESUS ES EL MESIAS.

Lección X: El Evangelio de S. Marcos: JESUS ES EL HIJO DE DIOS.

Lección XI: El Evangelio de S. Lucas: JESUS ES EL SALVADOR DE LOS HOM-BRES.

Lección XII: El Evangelio de S. Juan: JESUS ES EL HIJO DE DIOS HECHO HOMBRE.

# Lección Primera

# Cómo conocer a Cristo

- 1) JESUCRISTO, personaje histórico; sus enigmas; "signo de contradicción".
- 2) Fuentes NO cristianas.
  - a) Flavio Josefo y los cristianos.
  - b) Plinio el Joven y sus cartas oficiales.
  - c) Tácito y sus Anales.
  - d) Suetonio y la persecución de los cristianos.
  - e) Resumen de estos testimonios.
- 3) Fuentes cristianas: NUEVO TESTAMENTO.

# JESUCRISTO:

# 1) PERSONAJE HISTORICO, SUS ENIGMAS. "SIGNO DE CONTRADICCION".

Jesús pertenece a la historia, pero la sobrepasa.

Su existencia es un hecho indiscutible; vivió en una época perfectamente determinada, bajo los reinados de Augusto y de Tiberio. Le vieron caminar por los senderos de Palestina que todavía existen; le vieron trabajar, comer y dormir; le oyeron las más sorprendentes palabras; le vieron hacer los más grandes prodigios, como transparencia de fuerzas poderosas desconocidas. Predicó un reino espiritual y se llamó a sí mismo "Hijo de Dios". Algunos le creyeron, le creen y le creerán. Para otros sus palabras fueron causas de escándalo, y, haciendo de ellas cabeza de proceso, lo condenaron a muerte.

Aquel hombre se desplomó de un golpe sin oponer resistencia, y esto constituyó el enigma y el misterio de Jesucristo. Muchos le vieron expirar en un patíbulo como un criminal y luego lo vieron resucitado y vivo, con otros poderes especiales. Y este hecho, supremo desafío a las leyes de la naturaleza, dijeron sus discípulos que para ellos era el testimonio más formal y más irrefragable. Uno de ellos, el más propagador de la doctrina de Jesús, gritó: "Si Cristo no resucitó, vana es nuestra predicación y vana es nuestra fe". (S. Pablo, 1ª Corintios, 15,1).

Y lo que es más asombroso todavía, muchos, después de estos enigmas, escándalos y misterios, siguieron creyendo en su persona, en sus palabras, muerte y resurrección y quieren vivir la vida de El. Fue en su tiempo "signo de contradicción" y sigue siéndolo aún en nuestros días. Por esto Jesucristo excede de la Historia y la sobrepasa.

#### 2) FUENTES NO CRISTIANAS:

Los grandes contemporáneos de Jesús no hablaron de El. En todas las Historias, así antiguas como modernas, hay silencios intencionados y reveladores; existían presiones políticas que no permitían hablar de determinadas cosas, personajes o acontecimientos. Los escritores gentiles, griegos y romanos, tenían poco interés por los acontecimientos de Palestina y hacia los Judíos sólo tenían desprecio. Los judíos del s. I. parecen haber callado intencional y sistemáticamente acerca del naciente cristianismo y de su fundador. La resonancia de Cristo habría de principiar unos años después, para no dejar de oírse jamás. Tan solo a principios del siglo II algunos escritores judíos, griegos y romanos, al hablar de los *Cristianos* y de algunos Apóstoles nombran indirectamente a Cristo.

Nada especial nos enseñan sobre su persona, pero sí lo suficiente para afirmar su existencia.

A) Flavio Josefo fue un judío de la era apostólica, pues había nacido en el año 37-38, solo unos años después de la muerte de Cristo.

Escribió en Griego poco después de la destrucción del Templo de Jerusalén dos obras importantes de la Historia judía, del S. I<sup>o</sup>:

"Antigüedades Judías" y la "Guerra Judía". Como hombre y patriota, Josefo no es muy recomendable, pues, siendo judío, después de la destrucción del Templo por las armas romanas, se fue a Roma y tuvo allí mando y terminó la guerra judía como amigo personal del vencedor Vespasiano, lo aduló tanto que hasta lo vaticinó como el mesías esperado por Israel.

Por esta conducta de Josefo su silencio respecto a Cristo resulta sospechosamente consciente, pero no impresionante. Hablar de Mesianismo ante los vencedores, era eminentemente sospechoso en el momento. A pesar de este sospechoso silencio, Flavio Josefo hizo una alusión a Cristo cuando escribió: "El sumo Sacerdote Anás, reunió el Sanhedrín en consejo de justicia e hizo comparecer ante él al

hermano de Jesús, llamado el Cristo; Santiago era su nombre, con algunos más". (Antig., XX, pág. I).

Existe otro pasaje singular en el que Josefo habló de Cristo de una manera más extensa: "Fue en aquel tiempo (cuando la sublevación contra Pilatos, que quería utilizar el tesoro del Templo para llevar hasta Jerusalén las aguas de una lejana fuente), cuando apareció Jesús, hombre de juicio, si es que se puede decir hombre al hablar de El. Pues hizo cosas maravillosas, y, para aquellos que con placer aceptan la verdad, fue un maestro. Se atrajo a muchos judíos y también a muchos griegos. El era el Mesías. Y cuando Pilatos, por denuncia de los notables de nuestra nación, le condenó a ser crucificado, los que le habían amado antes siguieron amándole, pues se les apareció vivo de nuevo al tercer día tal como lo habían predicho los divinos profetas, de la misma manera que predijeron otras cosas maravillosas acerca de él; y las gentes que a causa de su nombre se llaman cristianos, existen todavía entre nosotros". (Antig., XVIII. 3,3).

B) Plinio el Joven. En el otoño del año 111 llegó con el título de legado imperial a las provincias de Bitinia y del Ponto, situadas en el litoral del Mar Negro, un gran literato, Plinio el Joven.

Gran parte de su obra literaria residió en su correspondencia a su Emperador Trajano, siendo así documentos oficiales de la administración romana. Plinio era un hombre serio e inteligente, un escritor firme y pintoresco, y un minucioso administrador.

Durante el año 112 envió a Trajano una detallada carta a propósito de los cristianos. El Gobernador de Bitinia pedía al Emperador instrucciones sobre la conducta que debía seguir con los cristianos, muy numerosos en su provincia, que tenían la costumbre de reunirse por la mañana para cantar himnos a Cristo, invocado como un dios... Y el Emperador Trajano (52-117) respondió a Plinio que fuese prudente en la represión. (Epist., Lib. X, 96).

- C) Tácito, historiador romano durante el primer cuarto del S. II, nos trae un testimonio más considerable de Cristo. Escribió sus "Anales" hacia el año 116, y en ellos nos habla de los cristianos, a propósito del incendio de Roma, en el 64: "Un rumor infamante, dice, atribuyó a Nerón la orden del incendio. Para cortarlo de raíz, fingió él unos culpables y entregó a las más refinadas torturas a unos hombres, detestados por sus fechorías, a quienes el pueblo llamaba Cristianos. Este nombre les venía de Cristo, quien bajo el reinado de Tiberio, fue condenado al suplicio bajo el procurador Poncio Pilatos. Esta perniciosa secta, reprimida al comienzo, se expandió de nuevo no solamente por Judea, donde había tenido su fuente, sino por la misma Urbe". (Ann., XV, 44).
- D) Suetonio, fue otro historiador romano contemporáneo de Tácito. En sus "Vidas de los Doce Césares", obra publicada entre 119-122, hizo alusión al Cristianismo y casi con certeza a Cristo. En la vida de Claudio, que fue Emperador del 41-54 d. de C., dice que "expulsó de Roma a los judíos que bajo el impulso de Chrestus, eran causa permanente de desorden". En la vida de Nerón, emperador que sucedió a Claudio, añade: "Fueron entregados a los suplicios los cristianos, gentes dadas a una superstición nueva y peligrosa".

## E) Resumen de los Testimonios NO cristianos:

"Estos son los testimonios griegos y latinos, judíos o paganos; no nos dan muchas informaciones sobre la persona de Jesús, pero bastan para afirmar que Jesús no pertenece a la leyenda sino a la Historia. Si sólo contáramos con estos testimonios sabríamos, en efecto, que en Judea vivió un judío llamado Jesús, a quien llamaban el Mesías; que hizo milagros y enseñó al pueblo; que fue muerto por orden de Poncio Pilatos, a instigación de los judíos; que tenía un hermano llamado Santiago, al que el Sumo Sacerdote Anás mandó matar; que de su enseñanza nació la secta de los cristianos; que una comunidad perteneciente a esta secta existía en Roma 50 años después de la muerte de Jesús, y que esta comunidad fue la causa de que se expulsara a los

judíos de aquella ciudad; y, en fin, que a partir de Nerón, esta secta se extendió; adoró a Jesús como Dios y fue violentamente perseguida". (Henri Fehner: "El Problema de lentamente perseguida". (Tisto" en "Dios, el Hombre y el Cosmos". Cap. VII, pág. 412).

# 3) FUENTES CRISTIANAS

Las fuentes cristianas de la Historia de Jesús se encuentran en los libros del Nuevo Testamento y especialmente en los Evangelios, en los Hechos de los Apóstoles y en las Epístolas de S. Pablo.

Con el estudio de estas fuentes podremos progresar en el conocimiento de Jesucristo y nos daremos cuenta que:

- 19) Jesús es la clave del plan salvador de Dios;
- 2º) Jesús es el centro de la Historia de la salvación;
- 39) Jesús es la plenitud de la Revelación;
- 49) Jesús es el centro de la Biblia, de la Liturgia y de la vida cristiana.

# RESUMEN DE LA LECCION PRIMERA

- 1) JESUCRISTO es un personaje histórico; su existencia es indiscutible. Existió en Palestina durante los reinados de Augusto y de Tiberio; lo vieron sus contemporáneos y lo oyeron predicar una doctrina distinta; hizo prodigios y cosas maravillosas; fue condenado a trina distinta; hizo prodigios y cosas maravillosas; fue condenado a muerte por los judíos y luego resucitó y probó muchas veces su resurrección. Fue en su tiempo, es y será "signo de contradicción".
- 2) Los contemporáneos NO cristianos intencionalmente guardaron silencio sobre Cristo. Causas que tenían: presiones políticas, temores, desprecios al pueblo judío. Sin embargo, a principios del s. II algunos historiadores judíos y paganos afirmaron su existencia. Ellos fueron: Flavio Josefo, Plinio el Joven, Tácito, Suetonio.

Estos escritores nos narraron la existencia de Jesús, quien hizo milagros, predicó y fundó la secta de los cristianos, murió bajo Poncio Pilatos, y a quien se le adoró como a Dios.

#### CUESTIONARIO

- 1<sup>a</sup>) ¿Existió en verdad Jesucristo?
- 2ª) ¿Hablaron de El sus contemporáneos no cristianos?
- 3ª) ¿Qué historiadores hicieron mención de Cristo?
- 4ª) ¿Qué nos dijeron de Cristo estos historiadores?
- 5ª) ¿Cuáles son las fuentes cristianas que nos hablan de Cristo?

# Lección Segunda Los Apóstoles

- 10) Vocación de los Apóstoles.
- 2<sup>o</sup>) Su Misión desde la elección hasta Pentecostés.
- 30) No eran hombres excepcionales.
- 40) Definitiva investidura por Cristo resucitado.
- 50) Predicadores de la Resurrección.
- 6º) Pedro, príncipe de los Apóstoles.

## 1) VOCACION DE LOS APOSTOLES

Los filósofos griegos y los antiguos profetas de Israel, hasta el Bautista, habían tenido discípulos que repetían sus mensajes sin ser sus delegados y sin autoridad. Jesús también eligió unos auxiliares para dirigir las masas humanas que iban a vivir según su doctrina.

Entre sus numerosos discípulos Jesús nombró a Doce como auxiliadores inmediatos y los llamó Apóstoles (palabra griega que quiere decir "enviados"), dándoles poder sobre los espíritus impuros y sobre los enfermos y los lisiados. (Mt.10,1; Mc.3,13; Lc.6,12).

Los nombres de estos Apóstoles fueron: Simón, a quien puso el sobrenombre de Pedro, y Andrés su hermano, Santiago y Juan, Felipe y Bartolomé, Mateo y Tomás, Santiago, hijo de Alfeo, y Simón llamado el Zelador, Judas de Santiago y Judas Iscariote, que fue el traidor. (Lc. 6, 12-17).

#### 2) MISION DESDE SU ELECCION HASTA PENTECOSTES

Desde el mismo momento en que Jesús eligió a sus colaboradores comenzó a educarlos, instruyéndolos en la doctrina, formándolos y preparándolos para cuando estallaran los más grandes acontecimientos. A los ocho o diez meses de haberlos llamado, Jesús los envió a la acción, a la primera experiencia apostólica, como preparación a la gran misión que debían cumplir después, cuando ya El no estuviese con ellos.

(Leer estas instrucciones en Mt.10,1-34).

Fueron tan importantes estas instrucciones y tan grandes los poderes que Cristo dio a sus Apóstoles, que aparecen como despropósitos de un loco o manifestaciones de un Dios poderoso. Ellos obedecieron lo que Cristo les había mandado y volvieron a El contentos de haber cumplido su misión. Más tarde recibieron otras instrucciones y mandatos.

Durante más de dos años los Apóstoles vivieron con Cristo; por tanto, fueron testigos oculares de la vida del Salvador: Sermón de la Montaña, milagros, sentencias, discursos, peregrinaciones, viajes, junto a la tumba de Lázaro, en el Monte de los Olivos, en Judea y Galilea, en Jerusalén, al pronunciar las grandes profecías, en la última Cena, en la resurrección, en la noche de la Pascua, durante los últimos 40 días, en la ascensión, etc. Anduvieron errantes con Jesús de un lado a otro, dejadas familias, redes, pesca y barcas. Comían al aire libre pan con sal, uvas y miel, dátiles y peces del lago; dormían bajo los sicomoros, cubiertos con una manta. Cuando la multitud se apretujaba, ávida de oír al Maestro, a ellos correspondía formarla y vigilarla.

## 3) NO ERAN HOMBRES EXCEPCIONALES:

"Sencillos e iletrados", pescadores y labriegos de Galilea, tuvieron todas las pasiones de la condición humana. Una vez les dijo Jesús: "Yo sé que algunos de entre vosotros no creen en absoluto". (Jn.6,64). Cuando Jesús les anunció las revelaciones más sublimes, como cuando les dijo: "Yo soy el pan de vida, quien come mi carne y bebe mi sangre, tiene la vida eterna", torcieron el gesto y dijéronse unos a otros: "Eso es duro de admitir". Pedro, ante el ignominioso fin que esperaba a Jesús, se negó violentamente a aceptarlo. Ganose esta terrible respuesta del Maestro: "Atrás, Satán, me escandalizas. Tus sentimientos no son de Dios sino de los hombres". Entre ellos deslizóse este pensamiento de soberbia: "saber cuál de ellos era el más grande".

#### 4) DEFINITIVA INVESTIDURA POR CRISTO RESUCITADO

El Maestro había repetidamente instruído a los doce sobre la naturaleza de su misión. Alguna vez Jesús les dijo: "Se ha escrito que el Mesías debía antes sufrir y resucitar de entre los muertos al tercer día y que fuera predicado en su nombre a todas las gentes la penitencia y perdón de los pecados, empezando desde Jerusalén. Vosotros sois testigos de estas cosas" (Luc.24,46).

Después de la resurrección y antes de la ascensión de Jesús, dio a sus Apóstoles plenos poderes y los envió a predicar la salvación no sólo a los hebreos, como en la primera vez, sino a todos los pueblos de la tierra, mediante poderes especiales. Tenían por misión la de ser testigos de Cristo ante los hombres, maestros de la humanidad y portadores de salvación.

A) Testigos: Los apóstoles fueron designados como testigos oficiales de Cristo. Jesús había sido enviado por Dios-Padre a salvar el mundo y había dado testimonio de Dios mediante su vida, sus palabras, sus milagros, muerte y resurrección. Ahora quiere que los Apóstoles den testimonio de El hasta los últimos confines de la tierra y has-

ta la consumación de los siglos. Es decir, los Apóstoles debían seguir la misma misión de Jesucristo.

Desde la misma noche de pascua, Jesús apareció a los Doce y les dijo: "Como el Padre me ha enviado, Yo también os envío". (Jn.20,21). "Me serviréis de testigos en Jerusalén y en toda la Judea y Samaria y hasta los términos de la tierra". (Hech.1,8).

B) Maestro: Cristo había sido Maestro, predicador, misionero de la doctrina de su Padre. La doctrina que prediquen los Apóstoles debe ser la de Cristo, tendrán para ello la misma autoridad moral de Cristo, pues les confirió el magisterio o poder de enseñar. Antes de la Ascensión les dijo: "Se me ha dado todo poder en el cielo y en la tierra. Id, pues, y enseñad a todas las gentes, bautizándolas en el

nombre del Padre y del Hijo y del Espíritu Santo, enseñándoles a observar todo lo que os he mandado. Id por todo el mundo y predicad el Evangelio a toda criatura. Quien creyere y se bautizare se salvará; quien no crea se condenará". (Mc.16,15; Mt.28,18).

C) Portadores de salvación: La salvación de las almas era el objetivo de la misión de Jesús; debía ser, por tanto, el objetivo de los Apóstoles. Para hacer posible esa salvación era necesario tener el poder de perdonar pecados y de comunicar una vida nueva. Doble poder que Jesús había demostrado poseer. Ambos poderes fueron dados a los Apóstoles de la siguiente manera: "Recibid el Espíritu Santo: a quienes perdonareis los pecados, les serán perdonados; a quienes se los retuviereis, les serán retenidos". (Jn.20,23).

Mediante los Sacramentos conferirían aquella vida que el Salvador había venido a traer con abundancia. "Quien crea y se bautizare se salvará; quien no crea, se condenará" (Mc.16,16).

Antes les había dicho Cristo: "Quien a vosotros escucha, a Mí me escucha; quien a vosotros desprecia, a Mí me desprecia. Y quien a Mí me desprecia, desprecia a Aquel que me ha enviado". (Luc. 10,16).

"Estad ciertos que yo estaré con vosotros hasta la consumación del mundo". (Mt.28,20).

En posesión de tales poderes, jamás concedidos en medida tal a ningún otro hombre, los Apóstoles se fueron a predicar por todo el mundo, con la cooperación del Señor, que confirmaba su palabra mediante milagros, los cuales acompañaban su enseñanza. (Mc.16,20).

### 5) LOS APOSTOLES PREDICAN LA RESURRECCION DE CRISTO Y HACEN LAS PRIMERAS CONVERSIONES

Después de su resurrección Jesucristo se les apareció a los Apóstoles durante 40 días, les habló del reino de Dios, y les mandó que permanecieran en Jerusalén hasta que bajase sobre ellos el Espíritu Santo. "Me serviréis de testigos en Jerusalén y en toda la Judea y Samaria, y hasta los confines de la tierra". (Hech. 1,8). En el mismo día en que el Espíritu Santo bajó sobre los Apóstoles, como Cristo les había prometido, Pedro pronunció en público su primer sermón, en el que habló de la pasión, muerte, resurrección y ascensión de Cristo y de la venida del Espíritu Santo. Muchas de las gentes, oído este sermón, dijeron a Pedro y a los demás Apóstoles: "Pues, hermanos, ¿qué es lo que debemos hacer?" A lo que Pedro respondió: "Haced penitencia y sed bautizados cada uno de vosotros en el nombre de Jesucristo, para remisión de vuestros pecados y recibiréis el don del Espíritu Santo". Aquellos que recibieron su doctrina fueron bautizados y se añadieron aquel día cerca de tres mil personas. (Hech.2,37-41).

Tanto predicaron los Apóstoles y tantos prodigios hicieron que fueron encarcelados Pedro y Juan por las autoridades judías. Preguntados en la cárcel en nombre de quién habían dado la salud a un paralítico, Pedro contestó: "Declaramos a todos vosotros y a todo el pueblo de Israel, que en nombre de Nuestro Señor Jesucristo Nazareno, a quien vosotros crucificasteis, pero a quien Dios ha resucitado de entre los muertos, en virtud de tal nombre se presenta sano este hombre a vuestros ojos. No hay salvación en ningún otro. Pues no se ha dado a los hombres otro nombre bajo el cielo, por el cual debamos salvarnos". (Hech. 10, 13).

Desconcertados los jefes judíos ante la firmeza de Pedro y de Juan, y no pudiendo negar el milagro, llamándoles les intimidaron que en ningún caso hablasen ni enseñasen en nombre de Jesús. Los Apóstoles contestaron: "Nosotros no podemos menos de hablar lo que hemos visto y oído".

Los jefes judíos, amenazándolos, los despacharon, no hallando causa para castigarlos, por temor al pueblo, porque todos glorificaban a Dios. Los cristianos, entre tanto, conocidas las amenazas de los príncipes judíos, levantaron unánimes la voz a Dios y dijeron: "...Ahora, Señor, mira sus amenazas y concede a tus siervos predicar con toda li-

bertad tu palabra, extendiendo tu poderosa mano para hacer curaciones, prodigios y portentos en el nombre de Jesús, tu santo Hijo", y todos se sintieron llenos del Espíritu Santo y anunciaban sin temor la palabra de Dios. (Hech. 4,23).

Entre tanto, muchos de los que habían oído la predicación, creyeron, cuyo número llegó a cinco mil varones. Se aumentaba más y más el número de los que creían en el Señor, así de hombres como de mujeres..., y sujetábanse también a la fe muchos de los sacerdotes judíos. (Hech. 5, 14).

#### 6) PEDRO EL PRIMERO

El Príncipe de los Apóstoles: Quiso Cristo constituír a un hombre como cabeza visible de su Iglesia para cuando ya El no estuviera de una manera visible entre nosotros como garantía de unidad y de disciplina eclesiástica. La unidad fue el gran anhelo de Cristo, su última oración y su último legado: un solo Dios, una sola doctrina, una sola cátedra, un solo pueblo unido bajo una sola fe, un solo rebaño bajo un solo Pastor.

Cristo hizo jefe a Pedro con estas palabras: "Tú eres Pedro y sobre esta piedra edificaré mi Iglesia; a ti te daré las llaves del reino de los cielos; y todo lo que atares sobre la tierra será también atado en los cielos; y todo lo que desatares sobre la tierra, será también desatado en los cielos". (Mt. 16, 18).

"Apacienta mis corderos, apacienta mis ovejas". (Jn. 21,15). "Confirma a tus hermanos". (Lc. 22, 32).

Pedro se distingue en los Evangelios porque guía a los Doce, habla en nombre de ellos; es el primero en preguntar, en contestar y en obrar. Predicó en Antioquía, Turquía, y Corinto; fue dos veces a Roma y allí fue crucificado cabeza abajo, entre los años 64 y 67.

## RESUMEN DE LA LECCION SEGUNDA

- 1) Como los antiguos filósofos y los profetas, Jesús también eligió sus discípulos; de entre estos escogió a Doce, a quienes llamó Apóstoles. Se llamaron: Simón Pedro y Andrés, Santiago y Juan, Felipe y Bartolomé, Mateo y Tomás, Santiago hijo de Alfeo y Simón el Zelador, Judas de Santiago y Judas Iscariote.
- 2) Escogidos los Apóstoles y después de algún tiempo de preparación y formación, Cristo los envió a la primera acción apostólica a predicar penitencia y la cercanía del reino de Dios.
- 3) Los Apóstoles eran hombres "sencillos e iletrados", pescadores y labriegos, con todas las pasiones humanas.
- 4) Después de la resurrección Cristo les confirió plenos poderes para que fueran a predicar la salvación. Debían ser sus testigos ante todas las gentes y maestros.
- 5) Después de Pentecostés los Apóstoles se pusieron a predicar a Cristo y su doctrina por todas partes. Miles de oyentes se convirtieron al cristianismo y fueron bautizados.
- 6) Cristo hizo a Pedro jefe de los Apóstoles y de la naciente Iglesia. En su conducta posterior Pedro obró como jefe y fue siempre reconocido como tal. Fue la cabeza visible de la Iglesia como garantía de unidad y de organización eclesiástica.

#### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Cómo se llamaban los Doce Apóstoles?
- 2ª) ¿Qué hicieron en la primera misión apostólica?
- 3ª) ¿Qué pasiones tenían los Apóstoles?
- 43) ¿Qué hicieron después de la Ascensión y Pentecostés?
- 5ª) ¿Cómo fueron las primeras predicaciones?
- 6ª) ¿Quién fue nombrado príncipe de los Apóstoles y cómo?

# Lección Tercera

# Primera Comunidad Cristiana

- 1) Apóstoles escritores.
- 2) Fuente histórica: Los Hechos de los Apóstoles.
- 3) La Iglesia Primitiva.
- 4) Vida Santa de los Primeros Cristianos.
- 5) Características de las Comunidades Cristianas.
- 6) Nota Apologética sobre el Comunismo.

#### 1) APOSTOLES ESCRITORES

Todos los Apóstoles predicaron la doctrina oída de su Maestro, pero no todos nos dejaron escrita esa doctrina.

Los que escribieron algo y cuyos escritos aún conservamos, son los siguientes:

- 1) San Pedro nos dejó, además de los Ocho Discursos que se encuentran resumidos en los Hechos de los Apóstoles, Dos Cartas llenas de recomendaciones pastorales a la perseverancia, a la santidad y al buen ejemplo de los nuevos cristianos. Son modelo de la catequesis primitiva.
- 2) San Juan nos dejó el Cuarto Evangelio, El Apocalipsis y Tres Cartas.
  - 3) San Mateo, es el autor humano del Primer Evangelio.
  - 4) Santiago el Menor, dejó una Carta Apostólica.
- 5) Judas Tadeo nos dejó una breve Carta dirigida a los Judíos Cristianos.

#### 2) FUENTE HISTORICA

"Los Hechos de los Apóstoles". Libro del Nuevo Testamento, escrito por San Lucas, como una continuación del Tercer Evangelio, escrito hacia el año 63, en la ciudad de Roma, antes de estallar la guerra judaica y antes de la destrucción de Jerusalén, y unos cinco años antes de la muerte de San Pablo.

#### OBJETIVO DEL LIBRO

Nos muestra este libro con un interés histórico y dramático incomparable la vida y el apostolado de la Iglesia en los primeros decenios, (año 30 a 36 d. Cristo) y el papel que desempeñaron los Apóstoles, especialmente Pedro y Pablo; la propagación de la Iglesia en Judea y Samaria y la misión de San Pablo entre los gentiles.

Los numerosos pormenores históricos, políticos y geográficos narrados en el libro sagrado de los Hechos, se han cotejado con las obras de los escritores profanos de aquellos tiempos, sin que se haya descubierto discrepancia ni error alguno. Fundados nosotros en la autoridad de este famoso libro y en los Evangelios, podemos hablar de acontecimientos tan antiguos y darles segura credibilidad.

NOTA: El profesor debe mostrar a los alumnos el libro de los Hechos de los Apóstoles.

#### 3) LA IGLESIA PRIMITIVA

Los creyentes se multiplicaron rápidamente. Recordemos que la predicación de los Apóstoles y muy especialmente los discursos de San Pedro, atraían todos los días adeptos a la nueva doctrina, los cuales, convertidos, pedían el bautismo, se reunían para orar y para ayudarse mutuamente. Había surgido un nuevo pueblo, un nuevo tipo de hombres y de mujeres con un nuevo sentido de comunidad, con un nuevo sentido de la vida. Era la Iglesia primitiva, Además los convertidos de los primeros días, perseveraban en las instrucciones de los Apóstoles, en la solicitud fraternal de unos por otros. Esto nos dice que las instrucciones de los Apóstoles constituyeron el fundamento de la joven comunidad. Nos encontramos, por tanto, ya con la predicación de la fe, el magisterio de la Iglesia, la fe en la Iglesia docente, que era la misma Iglesia Apostólica. Así fue en los primeros siglos, y así debe ser también hoy.

# 4) VIDA SANTA DE LOS PRIMEROS CRISTIANOS

"Todos los fieles tenían una misma alma; vivían unidos entre sí, todo lo tenían en común. Asistían asímismo cada día al templo unidos con un mismo espíritu, partían el pan

en las casas y comían el alimento con sencillez y con alegría de corazón, alabando a Dios y haciéndose amar de todo el pueblo. Y el Señor aumentaba cada día el número de los que abrazaban el mismo género de vida para salvarse". (Hech. 2,44).

Esta santidad de los primeros cristianos se debió a la enseñanza y aprendizaje de la fe, al culto y a la práctica de la vida cristiana. El templo de Jerusalén siguió siendo para los cristianos un lugar santo, santificado por el mismo Cristo, como también eran santos y respetables los usos religiosos y rituales de los judíos; allí iban a oír la predicación de los Apóstoles. El culto divino consistía en la audición de la predicación, en la fracción del pan o comunión y en la oración en comunidad. Cristo lo había recomendado: "Si dos de vosotros estuvieren de acuerdo sobre la tierra para pedir algo, sea lo que fuere, les será otorgado por mi Padre que está en los cielos, porque donde dos o tres se hallan congregados en mi nombre, allí me hallo yo en medio de ellos". (Mt. 18,19).

De esto se infiere que la oración que hacen los fieles reunidos tiene una eficacia especial ante Dios. Por esto la Iglesia invita a sus fieles a orar en sus templos o en sus hogares.

El Agape o Sagrada Eucaristía: Desde un principio los cristianos tuvieron su Misa o Eucaristía, que consistía en la fracción del pan, ceremonia que hacían en las casas en donde se reunían. Cada hogar cristiano era un santuario. Así el ágape resultaba un banquete de alegría y de caridad.

#### 5) CARACTERISTICAS DE LAS COMUNIDADES CRISTIANAS

Dicen los Hechos de los Apóstoles, que: "los creyentes vivían unidos entre sí y todo lo tenían en común. Vendían sus posesiones y demás bienes y los repartían entre todos según las necesidades de cada uno". (Hech.2,44-46). Más adelante este mismo libro sagrado dice: "Toda la multitud de los fieles tenían un mismo corazón y una misma alma; ni había entre ellos quien considerase como suyo lo

que poseía, sino que tenían las cosas en común. Los Apóstoles con gran valor daban testimonio de la resurrección de Jesucristo, Señor Nuestro, y en todos los fieles resplandecía la gracia con abundancia. Así es que no había entre ellos persona necesitada, pues todos los que tenían posesiones o casas, las vendían, traían el precio de ellas, y lo ponían a los pies de los Apóstoles; los cuales después lo distribuían según la necesidad de cada uno". (Hech. 4, 32-36).

A) Unidos entre si, con un solo corazón y una sola alma: Esta unidad fue la que pidió Cristo a su Padre Celestial en el huerto de Getsemaní: "Que sean todos uno, como Tú, Padre y Yo... para que el mundo conozca que Tú me enviaste" (Jn.17,21). Esta armonía de voluntades y de sentimientos era obra del Espíritu Santo, cuya gracia transformó los corazones. Es la unidad intima de la Iglesia, en el amor de Dios y el prójimo.

Pero existía también en los primeros cristianos la unidad externa de una comunidad bien constituída. Todos profesaban la misma fe y practicaban el mismo culto; todos veneraban a los Apóstoles como a ministros de Dios y como a padres y jefes espirituales, y todos reconocían a Pedro como a su pastor supremo, como a su jefe legítimo, como a cabeza visible de la comunidad cristiana. Los demás Apóstoles aparecían como jerarcas y prepósitos de la Iglesia, y así con veneración profunda los fieles les llevaban el precio de los bienes vendidos para que ellos los repartiesen según el beneplácito de su paternal providencia. La verdadera Iglesia debe ser en todos los tiempos UNA, así interior como exteriormente.

B) Todo lo tenían en común: Los primeros cristianos practicaban perfectamente el primer mandamiento: Amar a Dios y al prójimo. Su amor a Dios se revelaba en su fervorosa oración, en su solicitud por oír la palabra divina y en recibir devotamente la Sagrada Eucaristía. Su amor al prójimo era eficaz, activo y generoso. Los ricos entregaban espontáneamente su fortuna para socorrer a sus hermanos en la fe que se hallaban en pobreza.

El egoísmo había sido extirpado por la caridad cristiana. Sin el servicio al prójimo no podemos decir que amamos a Dios, porque Dios y nuestro prójimo son la esencia íntima del cristianismo. Esto lo ha recordado siempre la Iglesia, pero sobre todo el Papa Paulo VI en su última Encíclica "Populorum Progressio".

#### 6) NOTA APOLOGETICA

Este comunismo cristiano de la primitiva Iglesia nada tiene que ver con el comunismo ateo, ni en nada se parecen.

- a) Porque el primero venía de Dios para los necesitados; el segundo se gloría en la negación de Dios.
- b) En el primero los cristianos se ayudaban mutuamente, con gran amor fraterno, para socorrer a los pobres. El comunismo ateo está basado en el odio de clases.
- c) Al comunismo cristiano lo unía la libertad de los hijos de Dios en un solo corazón y en una sola alma; a los comunistas ateos los une la violencia.
- d) Toda la eficacia y todo el valor de la vida social de los cristianos les venía de la caridad espontánea, mientras que la comunidad comunista moderna es fruto de la coacción.
- e) No existió entre los cristianos participación por igual de los bienes materiales, sino que muchos fieles, a ejemplo de Cristo, deseando practicar una especial perfección, vendían sus bienes y entregaban el precio de la venta a los Apóstoles para que estos lo distribuyesen entre los pobres y menesterosos. En el comunismo anticristiano el Estado reparte por igual y violentamente los bienes de la sociedad.

- f) Los cristianos que tenían bienes materiales estaban dispuestos a decir que no eran suyos esos bienes, sino de todos; los comunistas de Marx y de Lenín tienen que decir que los bienes del Estado son de todos.
- g) Los cristianos nunca negaron la legitimidad de la propiedad privada; los comunistas dicen que la propiedad es un robo de los ricos.
- h) La repartición de bienes de los cristianos era fruto sincero del amor que se tenían entre sí, por lo que los paganos, admirados decían: "mirad cómo se aman". Era un programa de acendrada y magnánima caridad que pudiera resumirse en estas palabras: "Hermano, lo mío es tuyo". El comunismo ateo es una demanda violenta de egoísmo que se puede expresar en la siguiente fórmula: "Camarada, los bienes de este o aquel capitalista son nuestros".

#### RESUMEN DE LA LECCION TERCERA

- 1) Los Apóstoles escritores fueron: S. Pedro, ocho discursos y dos cartas. S. Juan, el Cuarto Evangelio, el Apocalipsis y tres cartas. S. Mateo, el primer Evangelio. Santiago el Menor, una carta Apostólica. S. Judas Tadeo, una breve carta.
- 2) "Los Hechos de los Apóstoles" es un libro del Nuevo Testamento, Autor: S. Lucas. Es fuente histórica. En el se nos narra la vida de la primitiva Iglesia y el apostolado de los Apóstoles, especialmente de Pedro y de Pablo.
- 3) La Iglesia primitiva estaba formada por los primeros creyentes. Era un pueblo nuevo, con un sentido nuevo de la vida y con una forma nueva de comunidad. El amor a Dios y al prójimo fue su distintivo.
- 4) Esos primeros cristianos vivían santamente, unidos entre sí con un mismo corazón y una sola alma; oían la predicación, asistían al culto; se reunían en las casas para la fracción del pan o Eucaristía; oraban en común y hacían obras de caridad y de misericordia.
- 5) Características: la Unidad interna en el amor a Dios y al prójimo; unidad externa, en una misma fe, un mismo culto, una mis-

ma autoridad. Comunidad de bienes: los ricos entregaban espontáneamente el precio de sus bienes para socorrer a los pobres.

6) El comunismo de los primeros cristianos era muy distinto del moderno comunismo ateo: venía de Dios para los necesitados; estaba basado en el amor y en la libertad de los hijos de Dios; era una caridad activa y eficaz de hermanos y no de enemigos. Los primeros cristianos jamás negaron la legitimidad de la propiedad privada.

#### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Cuáles fueron los Apóstoles escritores y sus obras?
- 2ª) ¿Qué libro nos narra la historia de la Iglesia primitiva?
- 3ª) ¿Cuál era la Iglesia primitiva?
- 4ª) ¿En qué consistía la santidad de los primeros cristianos?
- 5<sup>2</sup>) ¿En qué consistía su unidad interna y externa?
- 6ª) ¿Qué diferencia hay entre el comunismo cristiano y el ateo?

# Lección Cuarta La Iglesia Misionera

- 10) Comunidad Misionera.
- 2º) Nombramiento de Diáconos.
- 3º) Predicación, primero a los Judíos.
- 40) Predicación a los Gentiles.
- 50) Gran Transformación Social.

#### 1) COMUNIDAD MISIONERA

Dicen los "Hechos de los Apóstoles" que alarmados los jefes ¡udíos por el aumento cada vez más creciente de los creyentes en el Señor, prendieron a los Apóstoles y los metieron en la cárcel pública. Mas el Angel del Señor abrió por la noche las puertas de la cárcel, los sacó y les dijo: "Id al Templo y puestos allí predicad al pueblo la doctrina de esta vida". Ellos, oído esto, entraron al despuntar el alba en el templo y se pusieron a enseñar.

Entre tanto vino el pontífice con los de su partido, convocaron el concilio y a todos los ancianos del pueblo de Israel, y enviaron por los presos a la cárcel. Llegaron los ministros y abrieron la cárcel pero no los hallaron. Volvieron con la noticia: la cárcel la hemos hallado muy bien cerrada, y a los guardias en centinela delante de las puertas; mas, habiéndolas abierto, a nadie hemos hallado dentro.

Oídas tales nuevas, tanto el comandante del templo como los príncipes de los sacerdotes, no podían atinar qué se habría hecho de ellos. En ese momento llegó uno y les dijo: Sabed que aquellos hombres que metisteis en la cárcel, están en el templo enseñando al pueblo. Entonces el comandante fue allá con su gente hasta el concilio. El Sumo Sacerdote los interrogó diciendo: Nosotros os teníamos prohibido con mandato formal que enseñaseis en ese nombre; y en vez de obedecer, habéis llenado a Jerusalén de vuestra doctrina y queréis hacernos responsables a nosotros de la sangre de ese hombre.

A lo que respondieron Pedro y los Apóstoles: "es necesario obedecer a Dios antes que a los hombres". (Hech. 5, 17-30).

Este sencillo pero elocuente relato de S. Lucas nos hace comprender la decisión y valentía de los Apóstoles en

la predicación de la nueva doctrina, en obedecimiento de aquellas palabras de Cristo: "Id y predicad a todas las gentes". No cesaban todos los días de anunciar y de predicar a Jesucristo, en el templo y por las casas.

#### 2) SE NOMBRARON SIETE DIACONOS PARA QUE ATENDIERAN AL REPARTO DE LAS LIMOSNAS.

Los Apóstoles dijeron a sus discípulos: "No es justo que nosotros descuidemos la predicación de la palabra de Dios, para servir las mesas. Por tanto, hermanos, nombrad de entre vosotros siete sujetos de buena fama, llenos del Espíritu Santo y de inteligencia, a los cuales confiemos este ministerio. Mas nosotros atenderemos a la oración (culto) y al ministerio de la palabra". (Hech. 6,1-7).

En estos versículos podemos notar el interés de los Apóstoles por el culto y la predicación y que los otros menesteres de beneficencia debían estar en manos de los fieles cristianos, nombrados por ellos mismos, con las condiciones antes dichas, "de buena fama, llenos del Espíritu Santo y de inteligencia". No deben los sacerdotes meterse en otras cosas, y los fieles, como Iglesia que son, deben ayudar.

De entre los diáconos nombrados hubo uno especial, Esteban, varón lleno de fe y del Espíritu Santo, que no solo repartía las limosnas, sino que predicaba con tanta sabiduría que pronto lo calumniaron los enemigos y lo apedrearon después, llegando a ser el primer mártir de la doctrina de Cristo.

#### 3) LOS APOSTOLES PREDICAN PRIMERO A LOS JUDIOS:

Hasta entonces la doctrina de Cristo había sido predicada tan solo en Jerusalén. Después del martirio de Esteban "se levantó una gran persecución contra la Iglesia de Jerusalén, y todos, menos los Apóstoles, se desparramaron por varios distritos de Judea y de Samaria"... Los que se habían dispersado andaban de un lugar a otro, predicando la palabra de Dios. (Act. 8,1-4). Luego Pedro, y Juan fueron hasta Samaria a confirmar en la fe a los nuevos fie-

Convertido Saulo en Pablo, "empezó a predicar en las sinagogas a Jesús, con tanto vigor y esfuerzo, que confundía a los judíos que vivían en Damasco, demostrándoles que Jesús era Cristo". Luego Pedro fue a Cesarea en donde bautizó a un gentil llamado Cornelio, porque "Dios no hace acepción de personas, sino que en cualquiera nación, el que teme y obra bien, merece su agrado. También a los gentiles les ha concedido Dios la penitencia para alcanzar la vida".

"Entre tanto los que se habían esparcido por la persecución... llegaron hasta Fenicia, Chipre y Antioquía, predicando el Evangelio únicamente a los judíos. Bernabé se unió a Saulo y marcharon a Antioquía, en cuya iglesia estuvieron empleados todo un año, e instruyeron a tanta multitud de gentes, que allí en Antioquía fue donde los discipulos empezaron a llamarse cristianos". (Hech. 11,25).

En Antioquía, capital de Siria y centro de todo el Oriente, comenzaron a convertirse los griegos, es decir, los gentiles, en tan gran número, que los Apóstoles enviaron allá a Bernabé y a Saulo, para que dirigieran ese nuevo movimiento tan promisorio para la Iglesia.

Los seguidores de Cristo en un principio se llamaban a sí mismos, "creyentes, discípulos, hermanos, santos" y nunca pensaron tomar para sí alguna denominación sacada del nombre del Hijo de Dios. Los judíos los llamaban en Jerusalén "secta de los Nazarenos". (Hech. 24,5).

El nombre de cristianos les vino de los griegos, gentiles de Antioquía, ya convertidos, porque no los consideraban como secta del judaísmo, sino como una sociedad religiosa independiente. La palabra cristianismo viene del griego "Christus, el ungido".

San Pedro, más tarde, dijo: "si sois infamados por el nombre de Cristo, seréis bienaventurados; porque la honra, la gloria y la virtud de Dios y su Espíritu mismo, reposa sobre vosotros. Pero jamás venga el caso en que algunos de vosotros padezca por homicida, o ladrón, o maldiciente, o codiciador de lo ajeno. Mas si padeciese por ser cristiano, no se avergüence, antes alabe a Dios por este nombre".

Tenemos, por tanto, que rescatar para nosotros el honroso título de "cristianos", porque parece que va quedando cada vez más para uso de los disidentes, lo mismo que el de "evangélico", no menos honroso y envidiable para un discípulo de Jesús.

# 4) LA COMUNIDAD CRISTIANA SE EXTIENDE A LOS GENTILES.

Pablo y Bernabé, escogidos por el Espíritu Santo para evangelizar a los gentiles, fueron a Seleucia y a Chipre, luego a Antioquía de Pisidia, Listra y Derbe, ciudades de Licaonia en el Asia Menor.

Después del Concilio de Jerusalén, Pablo con su compañero Silas, marcharon a las tierras de los gentiles: Frigia y Galacia, Misia y Tróade, Samotracia, Neápolis, Filipos, colonia romana en Macedonia. Luego a Tesalónica, Bera y Atenas. Pablo los sábados hablaba a los judíos en las sinagogas y en la semana en el ágora de Atenas, hasta que fue llevado al Areópago, en donde pronunció uno de sus más famosos discursos. De Atenas marchó a Corinto, luego a Efeso y regresó a Antioquía. En el tercer viaje Pablo fue a Galacia y a Frigia, Macedonia y Acaya, a Cesarea, y por fin a Roma, en donde recibió con S. Pedro el martirio, el año 67.

San Pablo, después de tantos viajes, de tanta predicación, de tantas angustias, sacrificios, encarcelamientos, persecuciones, exclamaba: "¡Ay de mí, si no predicare el Evangelio!...". (I. Cor. 9,16).

A fines del siglo II decía Tertuliano: "Somos de ayer y ya llenamos todo lo vuestro: ciudades, islas, castillos, municipios, audiencias, los mismos campamentos, tribus, decurias, palacio, senado, foro; no os dejamos más que los templos. Crucificadnos, atormentadnos, condenadnos, pisoteadnos... Todas las veces que nos cortáis como mies, aumentamos en número; la sangre de los mártires es semilla de cristianos". (Tert. Apol. 37,50).

#### 5) TRANSFORMACION SOCIAL.

Todos se convirtieron a Cristo: los sabios, los nobles, los ricos, los poderosos; los encumbrados escucharon la predicación de unos pocos, humildes y pobres, que anunciaban a Cristo.

Fue entonces la gran transformación social. En los primeros cristianos reinó la fe, la esperanza y la caridad, la justicia, la humildad, la pureza de costumbres, la prudencia, la templanza, la fortaleza, la veracidad y todas las virtudes que hacen posible la vida social.

Divisa de la época moderna: Volver a las fuentes; aplicar el primitivo cristianismo a nuestra vida moderna; volver a ese espíritu que logró la victoria sobre el mundo; volver al amor primero, a Cristo y a los hermanos, al heroísmo de aquellos días...

#### RESUMEN DE LA LECCION CUARTA

- 1) El mandato de Cristo de "id a predicar a todas las gentes", era el principal oficio de los Apóstoles. Y esto lo hicieron con tanta valentía y decisión que no temieron a las amenazas y a las cárceles de los judíos.
- 2) Las obras de beneficencia se habían multiplicado tanto que los Apóstoles nombraron entonces siete hombres para este oficio; se llamaron diáconos. Entre ellos el principal fue Esteban que fue el primer mártir de la nueva Iglesia.
- 3) Después del martirio de Esteban se levantó una terrible persecución contra la Iglesia naciente y los creyentes se desparramaron

por toda Judea y Samaria. Convertido Saulo en Pablo fue con Bernabé a varios lugares a predicar la doctrina de Cristo. En Antioquía recibieron los creyentes el apellido de "cristianos".

- 4) Pablo y Bernabé predicaron también a los gentiles. Predicaron en Corinto, Efeso, Antioquía y Atenas, en Macedonia y Acaya. Pablo llegó hasta el Areópago de Atenas, parlamento de los atenienses, en donde pronunció uno de sus más famosos discursos. Así se fue extendiendo el nombre de Cristo por todo el mundo conocido, hasta poder decir Tertuliano a fines del siglo IIo: "Somos de ayer y llenamos todo lo vuestro".
- 5) Hombres y mujeres de todas las clases sociales se convirtieron al cristianismo. Fue entonces la gran transformación social, pues se practicaban todas las virtudes.

#### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Cuál era el principal oficio de los Apóstoles?
- 2ª) ¿Para qué fueron nombrados los Diáconos?
- 3ª) ¿Por qué salieron los creyentes de Jerusalén?
- 4ª) ¿Por qué a S. Pablo se le llama "el doctor de los gentiles"?
- 5ª) ¿En qué consistió la transformación cristiana?

# Lección Quinta

# El Evangelio de Jesucristo

NOCIONES GENERALES

- 1) Nuevo Testamento: tradición oral, tiempo de escritura.
- 2) Unidad del Evangelio.
- 3) Lengua en que fueron escritos los Evangelios.
- 4) Manuscritos bíblicos.
- 5) Descubrimientos sensacionales.

## 1) NUEVO TESTAMENTO.

De entre los Apóstoles y sus colaboradores en la predicación de la doctrina de Cristo, algunos nos dejaron obras escritas, en las cuales, movidos por el Espíritu Santo, consignaron para toda la Iglesia o para alguna comunidad cristiana o para alguna persona particular, algo de lo que anunciaban de palabra.

La Iglesia con gran veneración recibió esas obras escritas, las reunió en un libro, EL NUEVO TESTAMENTO, las guardó con sumo esmero, y con la asistencia del Espíritu Santo, las preservó de todo error a través de los siglos. A la colección de estos escritos se le llamó Canon del Nuevo Testamento o libros inspirados, para distinguirlos de los libros profanos, y en especial de los no inspirados o apócrifos.

A) Tradición oral: Es absolutamente cierto que la enseñanza más antigua era rigurosamente oral. Entre árabes, israelitas y griegos existía un verdadero método científico de pedagogía; era un verdadero "arte de aprender, de retener y de hablar", fundado sobre el ritmo y la mnemotecnia, en el cual participaba el cuerpo entero, por medio de vaivenes, mímicas y la misma danza.

Los discípulos escuchaban al maestro y retenían sus palabras de memoria, gracias a un entrenamiento especial que se imponía al niño desde los primeros estudios. Las escuelas filosóficas de los griegos se desarrollaron de esta manera.

Entre los israelitas las profecías de Jeremías fueron redactadas después de 22 años de recitación oral. El Talmud, libro de las tradiciones judías, fue también una tardía escritura de una enseñanza oral. Del mismo modo se elaboró el Corán, libro sagrado de los musulmanes. "Un buen discí-

pulo, decían los rabinos judíos, es semejante a una cisterna bien construída, en donde no se escapa ni una gota de agua". De la misma manera fue redactado el Evangelio.

Cristo mismo no escribió nada; había ordenado a los Apóstoles "predicar" lo que habían visto y oído, sin aludir a ninguna obligación de conservar por escrito su mensaje. El historiador Eusebio dijo, hablando de los Apóstoles: "Se cuidaban muy poco de escribir libros, y se decidieron a escribirlos impulsados por la necesidad".

B) Tiempo de la Escritura. Los libros sagrados del Nuevo Testamento se confinaron al breve espacio de tiempo entre la muerte de N. S. J., y la del último apóstol, o sea, entre los 40 y 100. Después de la muerte de S. Juan, último apóstol, la revelación pública cesó y no apareció ningún otro libro inspirado. Toda la literatura religiosa del Evangelio, con excepción de dos libros, fue escrita por testigos oculares. Marcos y Lucas que no fueron testigos oculares, fueron discípulos de S. Pedro y de S. Pablo y escribieron según las enseñanzas de ellos.

La formación del Canon del Nuevo Testamento fue un proceso lento, pues no había medios de comunicación, no había imprenta ni servicio postal, ni papel adecuado, y las distancias eran inmensas y faltaban medios de transporte.

Los escritos eran copiados en rollos de papiro y enviados a comunidades cristianas, próximas o lejanas. Con los primeros escritores cristianos aparecieron también escritores herejes, cristianos judaizantes o gentiles que estaban muy interesados en proponer falsas doctrinas y hacerlas aparecer como inspiradas y sagradas o como procedentes de los mismos Apóstoles. Antes de recibir por válida la enseñanza, se debía saber si era auténtica. Un texto no se aceptaba sino cuando era de uso general en las comunidades, cuando la doctrina expresada era ortodoxa, y sobre todo, cuando podía invocar la autoridad de un apóstol.

#### 2) UNIDAD DEL EVANGELIO.

El Evangelio es la "Buena Nueva" que nos trajo el Hijo de Dios, anunciaron los Apóstoles y ellos dejaron consignada por escrito para las generaciones futuras. Fueron ellos dos Apóstoles, S. Mateo y S. Juan, y dos varones apostólicos, S. Marcos y S. Lucas.

El Evangelio es uno, ora hablado, ora escrito. Pero esta unidad nos ha sido transmitida en sus rasgos y hechos fundamentales, por cuatro autores, en cuatro formas distintas. Por ello los antiguos Padres hablaron de "cuatro Evangelios", o mejor, de cuatro libros del Evangelio, de un Evangelio tetramorfo que está penetrado de un solo espíritu". (Ireneo, Adv. Haer. 3,118). Todavía hoy hablamos del Evangelio según S. Mateo, según S. Marcos, según S. Lucas, según S. Juan.

#### 3) LENGUA EN QUE FUERON ESCRITOS LOS EVANGELIOS:

La mayoría de los libros del Antiguo Testamento fueron escritos en Hebreo, pero esta lengua en tiempos de Jesús y de los Apóstoles, tan sólo era usada por los sabios rabinos. Cristo habló la lengua de su patria que era el Arameo. Pero en Arameo tan sólo fue escrito el Primer Evangelio, el de S. Mateo. Los otros tres fueron escritos en Griego.

Los ejemplares primitivos (originales autógrafos) del Nuevo Testamento se perdieron, al parecer hacia mediados del siglo II, mas no sin antes haber hecho copias. El mucho uso y la poca resistencia del material explican la desaparición de los autógrafos.

#### 4) MANUSCRITOS BIBLICOS:

Existen unos 4.000 manuscritos del Nuevo Testamento. Hasta el siglo IV la materia preferida era el Papiro, en el cual se escribía con pluma de caña y tinta de hollín. El papiro era un arbusto acuático del Jordán; de él se extraían las fibras interiores, se cortaban en tiras, se prensaban y se satinaban; así resultaban las hojas que, pegadas unas con otras, formaban rollos. Un rollo de papiro podía tener de 9 a 10 metros de largo y cerca de 25 cms. de alto; tal rollo era capaz de contener un evangelio completo; por esto cada uno de los Evangelios circuló primeramente por separado.

Los rollos escritos se enrollaban en un cilindro de madera y así se guardaban o se enviaban a distintos lugares. Este rollo escrito, llamado en griego Biblo—libro, y en latín, volumen, fue cambiado por los cristianos, dándole forma de un libro grande, en el que ordenaban y encuadernaban las hojas sueltas. A este libro lo llamaron en latín Codex. Esta forma resultó más práctica para la lectura y consulta del texto.

El Pergamino comenzó a usarse en el siglo IV como materia de escritura, mucho más fino y cómodo que el papiro. Era piel de animales, especialmente de ovejas y corderos, de cabras y antílopes, de terneros, asnos y cerdos, mediante un método inventado en Pérgamo, de ahí su nombre. Tenía la ventaja de poderse escribir por ambas caras, plegarse y adaptarse en forma de libro, y aun usarse por segunda vez, borrada la escritura anterior, acción que tomó el nombre de "palipsesto". S. Pablo designó los pergaminos con el nombre griego de "membrana".

Los pergaminos manuscritos más apreciados son:

- a) Codex Vaticanus: del s. IVo; se conserva en el Vaticano.
- b) Codex Sinaiticus: del s. IVo; llamado así porque fue encontrado en el Monasterio de Santa Catalina del Monte Sinaí en 1844. Se conserva actualmente en el Museo de Londres.
- c) Codex Alexandrinus: del s. Vo, encontrado en Alejandría. Se conserva en Londres.

- d) Codex Ephraemi Rescriptus: Llamado así porque habiendo sido raspado el anterior escrito bíblico, mediante reactivos químicos, se ha logrado leer la primitiva escritura. Está en la Biblioteca de París.
- e) Codex Bezas Cantabrigensis: Está escrito en griego y en latín y posee todos los Evangelios y los Hechos de los Apóstoles. Se conserva en Cambridge.
- f) Codex Claromontanus: Contiene las Epístolas de S. Pablo y se halla en la Biblioteca Nacional de París.
- g) Codex Washingtonianus: Contiene los Evangelios y se halla en Washington.

Estos Códices conservados en papiros, pergaminos, vitela o cuero, escritos a mano y conservados en las grandes bibliotecas del mundo, son las fuentes adecuadas para conocer los libros sagrados. Pero últimamente se han hecho descubrimientos sensacionales de manuscritos bíblicos.

## 5) DESCUBRIMIENTOS SENSACIONALES

- a) Manuscritos Chester Beatty, por el nombre de su descubridor, hallados en Egipto en 1930. Son fragmentos más o menos extensos en hebrero, griego y copto del Antiguo y Nuevo Testamentos. Se guardan en la Universidad Americana de Princeton.
- b) Otros hallazgos tuvieron lugar en 1935 relacionados con el Evangelio de S. Juan.
- c) El más importante de los descubrimientos tuvo lugar en 1947, en el desierto de Judá, 13 kilómetros al sur de Jericó en Palestina, a la orilla occidental del Mar Muerto. Se llaman manuscritos de Qumrán o del Mar Muerto. En más de 20 grutas, posiblemente habitación de los Esenios, se halló una verdadera biblioteca, con unas 600 obras de diversos temas, que contienen historias profanas, textos de los dos Testamentos y libros apócrifos.

Los sabios han dado mucha importancia a estos descubrimientos.

#### RESUMEN DE LA LECCION QUINTA

- 1) El Canon del Nuevo Testamento es la colección de escritos dejados por algunos de los Apóstoles y algunos de sus colaboradores en la predicación de la doctrina del Maestro. La Iglesia recibió esos escritos, los guardó y los preservó de todo error a través de los siglos. La enseñanza en un principio fue oral; entre los años 40 y 100 se escribió esa misma enseñanza. La formación del Canon fue lenta, pues antes de recibir por válida la enseñanza expresada en los escritos se debía examinar de quién venía y qué decía, pues resultaron muchos escritores apócrifos.
- 2) El Evangelio de Cristo es uno solo, pero es tetramorfo, es decir, escrito por cuatro autores distintos, en cuatro formas distintas. Por esto decimos, Evangelio de Nuestro Señor Jesucristo, según S. Mateo, Marcos, Lucas y Juan.
- 3) S. Mateo escribió su Evangelio en Arameo, lengua de Cristo. Los otros tres Evangelios fueron escritos en Griego.
- 4) Existen unos 4.000 manuscritos bíblicos que se conservan en papiros y en pergaminos. Los primeros son rollos de un árbol, y los segundos, pieles de algunos animales domésticos. A unos y a otros se les llama Codex, plural, Códices, en latín. Hasta 1930 los principales Códices que existían eran: el Codex Vaticanus, el Codex Sinaíticus, el Alexandrinus, el Bezae Catabrigensis, el Claromontanus y el Washingtonianus.
- 5) Ultimamente se han hecho otros descubrimientos de manuscritos en Egipto y a orillas del Mar Muerto, (1930-1947). Estos últimos son los más importantes, porque forman una gran biblioteca de unas 600 obras diversas.

#### CUESTIONARIO

- 1a) ¿Qué es el Canon del Nuevo Testamento?
- 2<sup>‡</sup>) ¿Qué se entiende por Evangelio tetramorfo?
- 3a) ¿Qué son manuscritos bíblicos y cuáles los principales?
- 4ª) ¿En qué lenguas fueron escritos los Evangelios?
- 5ª) ¿Qué se entiende por descubrimientos sensacionales?

# Lección Sexta Integridad Dogmática del Nuevo Testamento

- 1) Versiones más antiguas del Nuevo Testamento.
- 2) Integridad de los escritos.
- 3) Competencia y Veracidad de los escritores.
- 4) Credibilidad de los Evangelios.

#### 1) VERSIONES MAS ANTIGUAS DEL NUEVO TESTAMENTO:

Tan pronto como la doctrina de Cristo traspasó los núcleos de la población griega, sintióse la necesidad de traducir las Sagradas Escrituras a las lenguas de aquellos países. A fines del primer siglo la noticia de la cristiandad había llegado a Italia y a Africa, en donde se hablaba el Latín. Las siguientes son versiones latinas:

- a) Vetus Latina: De fines del siglo II; de ella existen unos 400 manuscritos. Como del continuo copiarlos hubiesen aparecido numerosas variantes, el Papa S. Dámaso encomendó a S. Jerónimo la preparación de un texto bíblico latino, lo más conforme con el original griego.
- b) La Vulgata de S. Jerónimo: "Vulgata" quiere decir vulgarizada o difundida universalmente. Esta obra asombrosa del poligloto más eminente de su tiempo, pues había estudiado por muchos años el Hebreo, el Arameo y el Griego con maestros nativos en Jerusalén, Antioquía y Constantinopla, fue universalmente aceptada en Occidente.

De esta Vulgata existen más de 8.000 manuscritos. Fue el primer libro editado en la primera imprenta de Gutenberg en 1456. El Concilio de Trento, el 8 de abril de 1546 declaró la autenticidad de la Vulgata, acreditada por el uso de tantos siglos en la Iglesia.

c) La Vulgata Sixto-Clementina: En 1585 el Papa Sixto ordenó que se hiciera una revisión de la Vulgata de S. Jerónimo, por los continuos errores de traducción que se habían introducido en ella a través de los años. Las correccio-

nes aparecieron pero bajo el pontificado del Papa Clemente en 1604. De ahí su nombre.

d) En 1907 el Papa Pío X ordenó otra revisión de la Biblia a la Orden Benedictina. Todavía esta Orden está en tan difícil trabajo. Ha publicado 11 tomos, desde el Génesis hasta el Cantar de los Cantares.

Miles de versiones y traducciones hay de toda la Biblia en Oriente y en Occidente que forman "familias", según los manuscritos más antiguos que se poseen. Es el libro que más se ha traducido en todas las lenguas.

#### 2) INTEGRIDAD DE LOS ESCRITOS:

No se puede negar que por descuido de los amanuenses en el curso de los tiempos fueron apareciendo en versiones muchas variantes, que han afectado a cosas secundarias, como ortografía, colocación de palabras, pero que no han alterado sustancialmente la integridad de la verdad dogmática.

El sabio protestante Zahan, decía: "Por accidentada que haya sido la suerte del Nuevo Testamento, no se ha logrado demostrar con citas antiguas o con criterios internos la probabilidad de que una sola proposición del texto primitivo haya desaparecido por completo del texto tradicional, es decir, de los manuscritos y de las antiguas versiones; como tampoco lo contrario, a saber, que una sola proposición del texto eclesiástico transmitido por todos los testimonios existentes, no pertenezca al original".

La crítica textual bíblica compara, examina y discute los manuscritos y las variantes; estudia las citas bíblicas de los escritores de los primeros siglos; observa las antiguas versiones, investigando cautelosamente los resultados; trata de tener un texto patrón y modelo, lo más parecido a los escritos que salieron de los escritores sagrados.

# 3) COMPETENCIA Y VERACIDAD DE LOS EVANGELISTAS:

- a) Narración clara y objetiva: Los escritores sagrados narraron sobria y desapasionadamente los hechos. Los milagros no aparecen adornados ni recargados de detalles, con consideraciones que produzcan estupor. No dieron ninguna solemnidad a los acontecimientos más prodigiosos, v. g. el relato de la Anunciación, la calma de las tempestades, la resurrección de Lázaro, etc. No hicieron juicios personales ni tuvieron reflexiones propias, ni aun en las cosas más contrarias a sus propias convicciones, como en la traición de Judas, en las acusaciones contra su Maestro. Fueron ejemplarmente objetivos.
- b) La admiración que demuestran los escritores sagrados por algunos milagros, no es de ellos sino del pueblo, y muchas veces de sus mismos enemigos. Los evangelistas adujeron una serie de sentencias en las que el Salvador reprobaba el afán de los milagros y "signos", estimando la fe en su persona por sí mismo y no por los milagros, v.g. esta: "Bienaventurados los que sin ver creyeron". (Mt. 16-1; Mc.8,12; Lc.4,23).
- c) ¿Qué utilidad personal tendrían los Evangelistas por escribir novelas o leyendas? De lo que escribieron no podían esperar ni riquezas ni gloria, antes bien, penalidades, persecución y muerte cruenta. Ante estas perspectivas no se escriben novelas ni embustes. San Pablo dijo que Cristo había sido "escándalo para los judíos y locura para los gentiles". (I Cor.1,33).
- d) Los Evangelistas no ocultaron los juicios de los adversarios acerca de Jesús. Los unos decían: "Ha perdido el juicio"; "está poseído del demonio". Los otros, "que era un embaucador". No callaron estos juicios adversos contra su Maestro porque no les interesaba sino la objetividad de la narración.
- e) No dejaron de decir sus propios defectos; humildemente confesaron sus faltas y debilidades, v.g. la nega-

ción de Pedro, su falta de fe, su ambición y cobardía. Por todas estas razones los Evangelistas fueron competentes y veraces al escribir el Evangelio.

#### 4) CREDIBILIDAD DE LOS EVANGELIOS

¿Son dignos de crédito los Evangelios? Estos son libros edificantes mediante la verdad, no mediante la ficción. Relatan con verdad histórica los hechos de la vida de Cristo y reproducen fielmente su doctrina. La credibilidad de un libro se garantiza cuando los escritos proceden o de un testigo ocular, competente y verídico, o de un contemporáneo próximo a los sucesos, competente y verídico.

a) Quienes escribieron, unos fueron inmediatos discípulos y compañeros del Señor, como Mateo, el publicano, y Juan, el discípulo predilecto. Marcos consignó por escrito la predicación de Pedro; Lucas fue discípulo de S. Pablo, y dice además, que investigó con cuidado el testimonio inmediato de los testigos oculares. Los Evangelistas se nos presentan con todas las características de testigos informados y veraces, ceñidos a la realidad. Juan afirma: "Lo que sucedió desde el principio, lo que oímos, lo que vimos con nuestros ojos, lo que tocaron nuestras manos, eso es lo que atestiguamos y lo que os anunciamos". (Jn. I Ep. 1,3).

Y San Lucas dijo: "Según lo que nos han transmitido los que fueron desde el principio testigos oculares y ministros de la palabra, me ha parecido también a mí, que desde los comienzos me he aplicado a conocerlo todo cuidadosamente, escribirte con orden, noble Teófilo, para que tú conozcas la firmeza de lo que se te ha enseñado". (Lc. 1, 1-4).

# b) Por la indole interna de los mismos escritos:

Los Evangelios reunen todas las señales que se pueden desear en un testigo ocular o en contemporáneo de los hechos. De ello dan garantía la frescura y viveza de la narración y un cúmulo de rasgos singulares que delatan al testigo ocular. Nos dan, v. g., una serie de pequeños rasgos del carácter de San Pedro y de otros personajes allí mencionados. Por lo que nos damos perfectamente cuenta de que los escritores conocieron personalmente a dichos personajes.

c) Por el marco topográfico, histórico, cultural, social, político y religioso en que se mueven los relatos evangélicos.

Es lo mismo que nos dan a conocer los documentos profanos y los monumentos de esa época. Los Evangelistas tenían clara y exacta idea del país y del pueblo palestinense, de las circunstancias, de las costumbres y de los usos judíos. Las excavaciones arqueológicas y los descubrimientos paleográficos recientes garantizan cada vez más la veracidad de los relatos evangélicos.

## RESUMEN DE LA LECCION SEXTA

- 1) Las versiones más antiguas del Nuevo Testamento son: a) La Vetus Latina de fines del s. Ho. De ella existen unos 400 manuscritos. b) La Vulgata, de S. Jerónimo, de principios del s. Vo; de ella existen más de 8.000 manuscritos. Fue el primer libro editado en la imprenta de Gutenberg; aprobada por el Concilio de Trento en 1556. c) La Vulgata Sixto-Clementina apareció en 1604. d) La Vulgata Benedictina, ordenada por Pío X a la Orden Benedictina. Muchas otras versiones se han escrito en todos los idiomas de la Sagrada Biblia.
- 2) Las muchas versiones que se han hecho de la Sagrada Biblia no han alterado sustancialmente la verdad dogmática de los escritos primitivos, sino únicamente en cuestiones accidentales, pues la crítica textual bíblica examina muy bien todos los manuscritos, los compara cautelosamente y así mantiene la verdad.
- 3) Los Evangelistas eran competentes porque eran veraces, claros y objetivos. No hicieron juicios personales ni reflexiones propias;
  no dieron solemnidad a los prodigios de Cristo; no ocultaron los juicios adversos de los enemigos acerca de Jesús; no callaron sus propios
  defectos. Sabían que por sus escritos no merecerían riquezas ni gloria, sino persecución y muerte. Por todas estas razones los Evangelios no son novelas ni leyendas, sino la verdad escueta que trajo
  Cristo al mundo.

#### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Cuáles son las versiones más antiguas del Nuevo Testamento?
- 2<sup>a</sup>) ¿Por qué las versiones no han adulterado la verdad?
- 3ª) ¿Por qué los Evangelistas eran competentes?
- 42) ¿Por qué debemos creer en la narración evangélica?

# Lección Séptima Inspiración de los Evangelios

- 1) Los Sinópticos.
  - a) Semejanzas.
  - b) Diferencias.
- 2) Autenticidad de los Evangelios.
- 3) Inspiración del Espíritu Santo.
  - a) Pasajes del Nuevo Testamento.
  - b) Tradición Eclesiástica.
  - c) Magisterio de la Iglesia.

## 1) LOS SINOPTICOS

Los tres primeros evangelios ofrecen una gran coincidencia en el fondo y en la forma, aunque cada uno tiene sus caracteres peculiares. Para que se pudiera apreciar más claramente en qué está la coincidencia y en qué la diversidad, desde 1774 se inició el sistema de disponer los tres textos en sendas columnas. Tal disposición se llamó Sinopsis. De ahí el nombre de sinópticos que se aplica a los tres primeros evangelios y a sus autores Mateo, Marcos y Lucas.

## A) Coincidencias en los Sinópticos:

- a) En la elección del asunto: Juan Bautista, bautismo de Jesús, tentación, elección de los discípulos, ministerio en Galilea, milagros, pasión, muerte y resurrección.
- b) En el contenido de cada relato en particular. (Mt. 9,14;Mc.2,18;Lc.55,33).
  - c) En lo tocante a la forma, al léxico y a la expresión.

#### B) Diferencias:

- a) En el orden y agrupación de los relatos.
- b) En nuevos episodios y nuevas circunstancias.
- c) En la exposición y en el ropaje literario, pues cada autor tiene una serie de palabras y frases que le son peculiares.

# C) Hipótesis para explicar la Sinopsis:

a) La tradición oral de los Apóstoles en la que no podía faltar un plan sistemático. Esta hipótesis parece no convencer mucho por haber sido escritos los evangelios en Arameo y en Griego y por la dificultad de ponerse de acuerdo en la terminología.

- b) La existencia de uno o varios evangelios primitivos escritos. Esta hipótesis explicaría fácilmente la afinidad pero no la diferencia de los sinópticos. Además, la antigüedad cristiana no nos da ninguna noticia de otros escritos primitivos.
- c) La mutua dependencia: Sostiene esta teoría que los evangelistas conocieron unos los escritos de los otros, y que los más recientes utilizaron la obra de los anteriores, teniendo en cuenta, según los testimonios externos, que Mateo fue el primero que escribió, el segundo fue Marcos y el tercero Lucas. Los críticos se explican la Sinopsis por la tradición oral y por la mutua dependencia de los evangelistas.

#### 2) LA AUTENTICIDAD

¿Pertenece realmente el evangelio a las personas a quienes lo atribuye la Iglesia?

R. En la comunidad cristiana primitiva fue clarísimo el principio de que no existió evangelio, fuera del que predicaban los Apóstoles. San Juan dice en la segunda Epístola: "Si viene alguno a vosotros y no trae esta doctrina, no le recibáis en casa, ni lo saludéis". (II Jn. 1-10). Y San Pablo dijo a los Gálatas: "Aunque nosotros o un ángel del cielo os evangelizara (otro evangelio), en vez del que os evangelizamos, sea anatema". (Gal.1,6-9).

Toda la tradición eclesiástica, sobre la cual vigilaron solícitamente los papas y obispos, proscribiendo los falsos evangelios (los apócrifos), garantiza desde el tiempo de los Apóstoles la autenticidad de nuestros cuatro evangelios. La vida eclesiástica hizo imposible toda interpolación, pues San Justino Mártir (hacia el 150 d. C.) dice expresamente que los evangelios se leían públicamente en los oficios divinos.

Los Padres del siglo II dan testimonio de haber sido los evangelios compuestos, dos de ellos por los dos apóstoles, y los otros dos por discípulos de otros apóstoles, o sea, por testigos presenciales o contemporáneos de los hechos descritos. Llaman por sus nombres a sus autores, distinguen las características de cada evangelio, dicen que la Iglesia no tuvo desde el principio ni más ni menos que cuatro evangelios. Así lo atestiguan Papías, Ireneo, Clemente de Alejandría, Tertuliano y Orígenes.

Los Apóstoles en sus narraciones demuestran que tenían clara y exacta idea del país y del pueblo palestinenses. Conocían sus costumbres y los usos judíos, pues las noticias geográficas y topográficas que nos dan acerca de los nombres y la situación de aldeas y ciudades, acerca del lago de Genesaret y del río Jordán y sus alrededores, las observaciones y los datos acerca de la situación política, religiosa y social del pueblo judío, están en perfecta consonancia con los que sabemos por otras fuentes. Hombres que no hubiesen vivido en Palestina, antes de la destrucción de Jerusalén, difícilmente habrían logrado describir tan fiel y exactamente todas estas cosas, que después del año 70 tomaron muy distinto aspecto. Todas las circunstancias descritas en los evangelios se pueden demostrar hoy con evidencia incontrastable.

# 3) INSPIRACION DEL NUEVO TESTAMENTO

Se llama inspiración al influjo del Espíritu Santo sobre los autores humanos de los libros bíblicos, de tal manera que estos libros, no solamente contienen la palabra de Dios, sino que son la palabra de Dios.

Los libros canónicos se llaman sagrados o santos por la especial influencia de Dios en ellos, porque contienen la Revelación divina, por la intención que tienen de enseñar a los hombres verdades santas o religiosas y estimularlos a la práctica de la virtud, y también porque sus autores humanos fueron santos.

Que las Sagradas Escrituras fueron inspiradas por Dios se sabe por tres fuentes de información: 1<sup>®</sup>) Por la Biblia misma; 2<sup>®</sup>) Por la sagrada Tradición, esto es, por el testimonio de Padres y Teólogos; 3<sup>®</sup>) Por el Magisterio de la Iglesia. Pero el hecho de la inspiración divina es un dogma de fe, es decir, debe creerse, por la autoridad de Dios que revela.

1ª) Hay dos pasajes en el Nuevo Testamento que se refieren explícitamente a la inspiración del Antiguo Testamento. San Pablo dice a su discípulo Timoteo: "Toda escritura está inspirada por Dios y es útil para enseñar, para reprender, para corregir, para instruír en santidad, de modo que el varón de Dios sea perfecto y esté bien preparado para toda obra buena". (2 Tim. 3,16).

San Pedro, refiriéndose a las Profecías, dijo: "Las profecías de todos los tiempos no han tenido lugar por voluntad del hombre, sino que hombres santos, hombres de Dios, han hablado impulsados por el Espíritu Santo". (2 Ped. 1,20).

- 28) La Tradición eclesiástica ha enseñado siempre la inspiración de las Sagradas Escrituras en las siguientes formas:
- a) Los Padres de la Iglesia, desde los comienzos distinguieron los libros bíblicos de la literatura profana, reconocieron su autoridad indiscutible e hicieron uso de ellos en los actos litúrgicos.
- b) Siempre hablaron de ellos y los trataron como a libros que "contienen verdad indiscutible, pues siempre los llamaron libros inspirados por Dios".
- c) Sostuvieron que Dios es el autor de la Biblia, que El la dictó y que nos habló por su intermedio.
- d) Que los hagiógrafos o escritores sagrados eran instrumentos de Dios. Así lo atestiguaron S. Clemente de Roma, S. Justino Mártir, S. Ireneo, S. Hipólito, S. Juan Crisóstomo, S. Hilario, Ignacio de Antioquía, S. Justino, Teófilo de Alejandría, Orígenes, Tertuliano, S. Cirilo de Alejandría, S. Gregorio Niceno, S. Isidro de Sevilla, S. Jerónimo y S. Agustín.

3<sup>a</sup>) El Magisterio de la Iglesia siempre ha enseñado por boca de sus Pontífices que las Sagradas Escrituras son inspiradas por el Espíritu Santo, en los Concilios ecuménicos y en las Encíclicas.

# RESUMEN DE LA LECCION SEPTIMA

1) Sinopsis de los Evangelios es la relación de dependencia que existe en los Evangelios de S. Mateo, S. Marcos y S. Lucas; relación que se nota con una mirada de conjunto, cuando se les escribe en sendas columnas. En estos tres Evangelistas hay semejanzas en el tema escogido, en el contenido del relato y en la forma.

Hay diferencias en el orden de los relatos, en la adición de episodios y circunstancias y en la forma literaria.

Se explica esa relación porque todos los Evangelistas tenían la misma tradición oral y porque los unos conocieron los escritos de los otros, en los cuales se basaron. Mateo escribió primero, luego Marcos, luego Lucas.

- 2) Autenticidad. ¿Pertenece cada Evangelio al autor a quien se le atribuye? R' Sí, porque la Tradición eclesiástica siempre llamó por sus nombres a sus autores desde un principio, distinguió las características de cada uno y dijo que no había sino cuatro Evangelios y cuatro Evangelistas.
- 3) Inspiración: es el influjo del Espíritu Santo sobre los autores humanos de la Biblia, de tal manera que el autor principal es Dios, y ella es la palabra de Dios. Sabemos esta inspiración por tres fuentes: a) Por la misma Biblia (2 Tim. 3,16). b) Por la Tradición eclesiástica. c) Por el Magisterio de la Iglesia: siempre los Pontifices y Concilios han enseñado esto.

## CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Qué es Sinopsis de los Evangelios?
- 2ª) ¿En qué consisten las semejanzas y diferencias?
- 3<sup>a</sup>) ¿Por qué son auténticos los Evangelios?
- 4ª) ¿Que es la Inspiración de la Sagrada Biblia?
- 5ª) ¿Cómo se prueba dicha inspiración?

# Lección Octava Canon Bíblico

- 1) El Canon. Protocanónicos y Deuterocanónicos.
- 2) Libros Apócrifos.
- 3) Canon del Nuevo Testamento.
- 4) Consecuencias de la Inspiración.
- 5) Lectura de la Sagrada Biblia.

# 1) SOLO LOS LIBROS INSPIRADOS SON CANONICOS

Muchos libros religiosos fueron escritos durante el período del Antiguo y del Nuevo Testamentos. Por tanto se presenta la cuestión siguiente: ¿Qué libros en particular gozan de la Inspiración? La Iglesia nos dice que solamente los libros que están en el Canon.

La palabra griega "canon" era una regla que se usaba para dibujar líneas rectas o para medir distancias. De este sentido literal pasó a tener un sentido metafórico: el de modelo de estilo elegante en Literatura, o el de regla o norma de conducta en lo moral. En ambas acepciones la palabra "canon" puede tener un sentido activo o pasivo. De ahí que el adjetivo "canónico" puede significar algo que regula o mide, o algo que es regulado o medido.

Parece que en la Iglesia se usó primero el sentido pasivo, para denotar la colección de libros que ella reconocía como sagrados y declaraba inspirados. Así lo usaron Orígenes y San Atanasio.

Más tarde se aplicó la palabra en sentido activo, por el cual se reconocía ser esos libros la "regla de fe y de moral", a causa de su origen divino.

Definición: Podemos combinar estos sentidos para definir el Canon bíblico, diciendo que es "el Catálogo de libros que la Iglesia Católica ha declarado divinamente inspirados, y a los que considera como una regla remota y parcial de fe y de moral".

#### 2) DISTINTAS CLASES DE LIBROS CANONICOS

Hubo un tiempo en que la inspiración de algunos libros era reconocida por todos, y la de todos los libros, negada y puesta en duda por algunos.

Los libros puestos en el Canon desde el principio, y cuya inspiración jamás fue puesta en duda, fueron llamados desde el siglo XVI por Sixto de Siena, *Protocanónicos*. Los libros que fueron materia de discusión, pero que luego los aceptó la Iglesia, se llaman *Deuterocanónicos*.

Los escrituristas católicos reclaman la inspiración para ambas clases de libros, distinguiéndolos cuidadosamente de los libros apócrifos.

#### 3) LIBROS APOCRIFOS

Son aquellos libros religiosos que están "fuera de la lista de los libros sagrados, por ser de origen oculto o de falsa autoridad o por contener cosas contrarias a la fe".

Los miembros que constituyeron la Iglesia primitiva provenían del judaísmo y del paganismo. De estas dos fuentes surgieron peligros para la enseñanza autorizada de los sucesores de los Apóstoles.

Algunos de los conversos del judaísmo trataron de imponer a los miembros de la Iglesia las obligaciones de la ley mosaica (cristianos judaizantes). Otros venidos del paganismo procuraron adulterar la doctrina apostólica con falsas ideas filosóficas.

De esa doble tendencia se originaron dentro de la Iglesia primitiva los libros apócrifos y las primeras herejías, especialmente el Gnosticismo. Como los Apóstoles gozaban de autoridad indiscutible, se utilizaban a veces sus nombres en escritos heréticos apócrifos que se editaban en forma de evangelios, cartas o apocalipsis.

No todos los escritos apócrifos son heréticos. Algunos de ellos tienen un objetivo político, para engendrar entre

los judíos oprimidos esperanzas de liberación por medio del Mesías. Otros tienen por objetivo adornar la narración bíblica con historias ficticias. Otros para dar consejos de piedad y de conducta. Cuales para proporcionar relatos omitidos por los libros del Nuevo Testamento y satisfacer así la curiosidad de los fieles. A menudo contienen material digno de crédito. La mayoría de la literatura apócrifa se publicó en los siglos II y III.

## 4) EL CANON DEL NUEVO TESTAMENTO CONSTA DE 27 LIBROS, ASI:

|       |                          | 4     |
|-------|--------------------------|-------|
| I.    | Evangelios               | 1     |
| II.   | Hechos de los Apóstoles  |       |
| III.  | Cartas de San Pablo      | 14    |
| IV.   | Carta de Santiago        | - 474 |
| v.    | Cartas de San Pedro      |       |
| VI.   | Carta de San Judas Tadeo | 1     |
| VII.  | Cartas de San Juan       | 3     |
| VIII. | their three transfers    | 1     |

El Concilio de Trento en 1.546 canonizó formal y definitivamente, por primera vez, los 27 libros y los convirtió en artículo de fe, a fin de que todos los cristianos creyeran en su inspiración.

# 5) CONSECUENCIAS DE LA INSPIRACION

a) Inerrancia: O imposibilidad de errar. Si Dios mismo habló a los hombres por medio de los libros santos, siguese de ahí que éstos, en virtud de la inspiración, tienen que ser infalibles. Atribuír a la Sagrada Biblia un error sería atribuírlo a Dios. La imposibilidad de errar de la Sagrada Biblia excluye el error formal, que es la inconformidad entre lo que se pretende decir con las palabras y la realidad objetiva de las cosas, o desacuerdo entre el pensamiento y el objeto.

Pero no excluye el error material, que es la no conformidad de las palabras con la realidad, por los defectos mismos del lenguaje, por etimologías mal aplicadas, por el uso de los juicios populares, que no corresponden siempre al lenguaje científico, por versiones mal hechas de lenguas muy remotas y en diversos lugares y épocas.

- b) La Sagrada Biblia, como libro religioso, fue destinada por Dios a dar a los hombres una enseñanza infalible sobre la fe y la moral, a inculcarles las verdades teóricas y prácticas necesarias para la salvación.
- c) La Sagrada Biblia no nos habla de los fenómenos naturales en forma exacta o científica, sino que se ha acomodado a la manera popular de pensar. Los hagiógrafos no buscaban penetrar en los secretos de la naturaleza; empleaban términos que eran de uso común en aquel tiempo, adaptándose así a la inteligencia de sus oyentes o lectores.
- d) No puede existir contradicción entre el verdadero sentido de un texto auténtico de la Sagrada Escritura y los resultados ciertos de las ciencias, mientras los intérpretes de los unos y de los otros se mantengan dentro de sus límites.

#### 6) LECTURA DE LA SAGRADA BIBLIA

Los últimos Papas, desde San Pío X, han expresado encarecidamente el deseo de que los católicos se distingan por un gran amor a la Sagrada Escritura, y se dejen penetrar por la palabra de Dios, mediante una lectura incluso diaria, de la Sagrada Biblia, y especialmente del Evangelio.

Dichas exhortaciones han dado vida, en distintos países, a determinadas asociaciones, designadas con el nombre de "movimiento bíblico" u otros semejantes, cuya finalidad es fomentar la difusión de la Sagrada Escritura entre el pueblo católico, y descubrirle por todos los procedimientos posibles el valor del libro por excelencia.

- a) En su calidad de depositaria de la Revelación, la Iglesia tiene el derecho y el deber de fijar auténticamente el sentido de la Sagrada Escritura.
- b) Por esta razón la Iglesia tiene el derecho de imponer ciertas limitaciones a la lectura de la Sagrada Biblia, siempre que las crea necesarias, para la recta inteligencia de la Revelación, frente a todo subjetivismo.
- c) Según el c. 1391, no pueden imprimirse traducciones de la Sagrada Biblia en lenguas modernas, si no están aprobadas por la Santa Sede, o publicadas bajo la vigilancia de los Obispos, y provistas de notas sacadas principalmente de los Padres de la Iglesia y de los exegetas católicos. La razón de estas limitaciones es porque la Sagrada Biblia contiene muchísimos pasajes difíciles de entender, que pueden torcidamente interpretarse.
- d) Para que la lectura y el estudio de la Sagrada Biblia produzca los frutos de santificación que quiere Dios y busca la Iglesia, hay que acercarse a ella "con mente piadosa, con fe firme, con ánimo humilde y con voluntad de aprovechar". Así lo exige el carácter divino de las Escrituras, y el respeto y sumisión con que la pequeñez humana ha de acercarse a Dios.
- e) Quiere la Iglesia que cuando leamos la Sagrada Biblia nos atengamos en la intepretación a su Magisterio infalible, porque a ella confió Dios este depósito sagrado.
- f) Por tanto, cuando no entendamos tal frase o tal sentido, busquemos siempre la explicación en los sabios de la Iglesia, en los documentos ya expresados de los Pontífices y de los teólogos.
- g) La Sagrada Biblia, por ser el libro más profundo y más sabio de la literatura universal, no nos ha sido da da para hacernos sabios en ciencias profanas, sino para conocer el mensaje de Dios y hacernos buenos cristianos.

h) En la Sagrada Biblia hay ciertos pasajes cuya lectura sorprende a ciertas almas, porque en ellos se cuentan pecados gravísimos y enormes castigos que Dios enviaba a su pueblo. Se narran allí para que conozcamos la miseria y debilidad humanas, la justicia de Dios al castigarlos.

#### RESUMEN DE LA LECCION OCTAVA

- 1) Canon Bíblico es el catálogo de libros sagrados que la Iglesia Católica ha declarado divinamente inspirados, y a los que considera como una regla remota y parcial de fe y de moral.
- 2) Libros Apócrifos son aquellos libros religiosos que están fuera del Canon Bíblico, por ser de origen oculto o de falsa autoridad, o por contener doctrinas contrarias a la fe. Datan de los siglos II y III.
- 3) El Canon del Nuevo Testamento consta de 27 libros: 4 Evangelios, Hechos de los Apóstoles, 14 Cartas de S. Pablo, 1 Carta de Santiago, 2 Cartas de S. Pedro, 1 Carta de S. Judas Tadeo, 3 Cartas de S. Juan y 1 Apocalipsis.
- 4) Consecuencias de la Inspiración: La Inerrancia: Imposibilidad de errar. Atribuír a la Biblia un error formal, sería atribuírlo a Dios. Puede haber error material, por los defectos del lenguaje, por etimologías mal aplicadas, por versiones mal hechas, porque la Biblia no habla lenguaje científico, sino popular, etc. No puede haber contradicción entre la Biblia y las ciencias naturales mientras sus intérpretes se mantengan dentro de sus propios límites.
- 5) La Iglesia aconseja la lectura frecuente de la Sagrada Biblia, sobre todo del Nuevo Testamento, siempre que se sigan sus enseñanzas en la interpretación, pues los pasajes difíciles que tiene este libro no pueden dejarse al subjetivismo particular. Para que su lectura produzca frutos espirituales hay que acercarse a ella con mente piadosa, fe firme, ánimo humilde y voluntad de aprovechar. La Sagrada Biblia no es texto de ciencias profanas sino el mensaje de Dios. Los pecados y castigos que allí se narran enseñan la miseria humana, la misericordia y justicia de Dios.

#### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Qué es el Canon Bíblico?
- 24) ¿Qué son libros apócrifos?
- 3ª) ¿Cuántos y cuáles son los libros canónicos?
- 4ª) ¿Qué es la Inerrancia en la Biblia?
- 5ª) ¿Cómo debemos leer la Sagrada Biblia?

# Lección Novena El Evangelio de San Mateo

CARACTERISTICA: JESUS ES EL MESIAS.

#### Puntos de Enseñanza

- 1) Biografía de San Mateo.
- 2) Autor del Primer Evangelio.
- 3) Lengua, Versión, Destinatarios, Finalidad.
- 4) Escritura del Evangelio.
- 5) Evangelio Dogmático y Apologético.

#### 1) BIOGRAFIA:

El primer escritor evangelista tenía dos nombres: Leví, y después del llamamiento de Cristo al apostolado se siguió llamando MATEO, que en griego significa "don de Dios". Era un publicano de Cafarnaún. Publicanos se llamaban los que, en nombre de la autoridad pública, cobraban los impuestos, aduanas y peajes. Desde el año 63 a. de C., Pompeyo había sometido a Palestina al dominio de Roma. Como esa autoridad extranjera, considerada como una usurpación sacrílega, era en extremo odiosa a los judíos, el oficio de publicano era también extremadamente odioso y despreciable. Publicano y pecador eran términos equivalentes.

Cuando Leví estaba ejerciendo su oficio de Recaudador de impuestos, Cristo lo llamó al apostolado (Mat. 9, 9-13). Después de ser llamado, Mateo ofreció al Señor un banquete en su casa, al que asistieron otros publicanos, con grande escándalo de los fariseos. (Mac. 2, 13-17; Lc. 5, 27-32). Después fue hecho Apóstol. (Mt. 10,3).

Escuchó los discursos del Maestro, presenció sus hechos y milagros y fue testigo de su muerte, resurrección y ascensión y de la venida del Espíritu Santo. Predicó en Palestina y probablemente en Etiopía y Persia. Se ignora dónde y cómo murió. Su cuerpo se venera en Salerno (Italia) y su fiesta es el 21 de septiembre.

#### 2) AUTOR DEL PRIMER EVANGELIO.

La tradición cristiana sostiene unánimemente, que el autor del primer Evangelio canónico, fue el Apóstol S. Mateo. Desde fines del siglo I (año 92-101) ya era conocido por S. Clemente Romano y S. Policarpo y unánimemente citado a partir del s. II. La tradición cristiana atribuyó a es-

te Evangelio, no sólo la prioridad cronológica, sino una cierta primacía de dignidad; fue, en efecto, el más usado y comentado. Esa tradición está representada por S. Ireneo en las Galias, Tertuliano y S. Cipriano en Africa, Clemente y Alejandrino y Orígenes en Egipto, S. Hipólito en Roma.

El primer testimonio que atribuye explícitamente este Evangelio a S. Mateo es el de Papías, Obispo de Hierápolis, en Frigia. Eusebio, en su Historia Eclesiástica, cita un pasaje de Papías: "Hacia el año 125-130 compuso Papías una obra llamada "Exégesis de los Oráculos del Señor". Este Papías, "hombre antiguo, oyente de Juan, compañero de Policarpo, varón extraordinariamente erudito y versado en las Escrituras", según Eusebio, había escrito en su obra: "Mateo puso en orden los discursos del Señor, en lengua hebrea, y cada uno los tradujo lo mejor que pudo".

Estas palabras son especialmente valiosas porque Papías estuvo en relación con los hombres de la primera generación cristiana, discípulos inmediatos de los Apóstoles.

# 3) LENGUA ORIGINAL Y VERSION DEL EVANGELIO SEGUN S. MATEO:

Según toda la tradición eclesiástica, el primer Evangelio canónico se escribió en hebreo; mas no en el que se escribieron los libros del Antiguo Testamento, sino en el Arameo que hablaban el Salvador, los Apóstoles y sus compatriotas, porque S. Mateo, indudablemente escribió para ser leído y entendido por todos, pues el hebreo antiguo estaba ya olvidado. No se sabe en qué fecha exactamente fue compuesto este Evangelio. Sólo se tiene una fecha aproximativa, entre los años 40 y 50, y de todos modos, antes de la destrucción de Jerusalén, en el año 70.

Versión al Griego: El original arameo desapareció, pero desde muy temprano se había vertido al griego, pues lo cita la Didajé, desde fines del s. I, posiblemente también antes del año 70. Después de la destrucción de Jerusalén, destruídas las comunidades judío-cristianas, no tenía importancia mayor, pues ya la lengua que se hablaba era griega.

Destinatarios: El primer Evangelio fue escrito para los judío-cristianos en Palestina. Se demuestra esto, no solamente por la lengua en que fue escrito, sino también por los mismos temas del escrito, pues presupone en los lectores conocimiento preciso de la geografía y topografía de Galilea, de las usanzas y costumbres judías y familiaridad con los sucesos de la vida cuotidiana.

Finalidad: El objetivo del Apóstol en su Evangelio es bien claro: probar que Cristo es el verdadero Mesías Prometido. Para probar esta tesis, el evangelista usa la historia del Antiguo Testamento, la catequesis, la apologética y también la polémica.

# 4) ESTRUCTURA DEL EVANGELIO:

Este primer Evangelio está escrito con una sistematización especial, hecha con un cálculo particular, con orden lógico y didáctico admirable, no regido por la sucesión cronológica, sino por la unidad, afinidad y asociación de ideas. En cada uno de los cinco discursos que forman el fondo del Evangelio, desarrolla un solo tema fundamental: Cristo es el Mesías, fundador del Nuevo Reino.

Los grandes discursos del Maestro forman la estructura del Evangelio de S. Mateo. Se llaman discursos porque el mismo Apóstol usó esta palabra como fórmula literaria al terminar, pues dice: "Y sucedió que, cuando hubo acabado estos discursos..."

- Primer Discurso: El sermón de la Montaña: (Cap. V-VIII).

  Programa del Reino. Es como la carta magna del cristianismo; en él se agrupan enseñanzas de tipo moral.
- Segundo Discurso: Programa de Apostolado a los Doce como misioneros del Reino. (Cap. IX, 3-X, 42). Primera misión en Palestina y luego universal.
- Tercer Discurso: Parábolas sobre el Reino: (la de la palabra y la cizaña, la de la mostaza y el fermento, la del tesoro y la perla, la de la red, etc.).

- Cuarto Discurso: Relaciones de los miembros del Reino entre si. (Cap. XVIII).
- Quinto Discurso: Escatológico, sobre la destrucción de Jerusalén y del mundo. (Cap. XXIV-XXV).

Secciones Narrativas: Entreveradas con los cinco discursos están otras cinco grandes secciones narrativas que ilustran y preparan los discursos.

- Primera Sección Narrativa: Presentación de Cristo: (Cap. 3-4). Predicación del Bautista, bautismo y tentación de Cristo, elección de discípulos, predicación y milagros, seguimiento de multitudes, a quienes les dirige el Sermón de la Montaña.
- Segunda Sección Narrativa: Diez milagros, característica del Mesías. (Cap. 8-9).
- Tercera Sección Narrativa: Uso de un lenguaje misterioso y a la vez pedagógico. Las Parábolas. (Cap. 11-12).
- Cuarta Sección Narrativa: Condiciones para seguir a Cristo. (Cap. 13, 53-c.17). Pone en guardia a los Apóstoles contra los fariseos. Transfiguración y anuncio de su muerte.
- Quinta Sección Narrativa: Desprendimiento de las cosas en orden al Reino. Acentuación del Mesianismo por más milagros; anuncio de la reprobación de Israel. Censura del Fariseísmo. (Cap. 19-23).

Todo el Evangelio de S. Mateo es dogmático y apologético. Primero porque enseña la verdad sobre Cristo; y segundo, porque esgrime todas las pruebas apodícticas contra las objeciones de los adversarios. Cristo es el Mesías prometido y el cristianismo el reino de Dios. Recalca en los títulos de honor y demás denominaciones de Jesús: Hijo de David, legislador y profeta, taumaturgo. En El se cumplieron todas las profecías del Antiguo Testamento; luego Cristo es el Mesías. Mateo es el único evangelista que por humildad se apellida a sí mismo: "Mateo el Publicano", no obstante ser este título para los judíos infamante. Es cierto que

en el protoevangelio falta un orden cronológico; pero este hecho nada dice contra la autenticidad del Evangelio ni contra la verdad de lo relatado; el Apóstol, para probar su tesis, prefirió un orden lógico o de ideas.

## RESUMEN DE LA LECCION NOVENA

- 1) Biografía de S. Mateo: Publicano o cobrador de impuestos en Cafarnaum. Oficio odiado por los judíos. Se llamaba antes Leví y después de que fue hecho Apóstol se llamó Mateo. Fue testigo de todas las palabras y acciones de Cristo. Predicó en Palestina, Etiopía y Persia. Se ignora el tiempo de su muerte. Su cuerpo se venera en Salerno, Italia. Su fiesta el 21 de septiembre.
- 2) S. Mateo fue autor humano del primer Evangelio canónico, conocido desde fines del s. I. La tradición le atribuye prioridad cronológica y primacía de dignidad. Los demás Evangelistas usaron este Evangelio en sus respectivos escritos.
- 3) Fue escrito en Hebreo-Arameo, entre los años 40 y 50. Antes del año 70 se había vertido al griego, y es el que actualmente existe.

Destinatarios: Fue escrito para judio-cristianos de Palestina.

Probar que Cristo es el verdadero Mesías Prome-Finalidad:

- 4) Estructura: Fue escrito este Evangelio con orden lógico y didáctico admirable, aunque no con sucesión cronológica. En cinco discursos desarrolla la Mesianidad de Cristo; Sermón de la Montaña, Apostolado de los Doce, Parábolas sobre el Reino. Relaciones de los miembros del Reino. Discurso escatológico o profecías sobre la destrucción de Jerusalén y del mundo. Antes de cada discurso hay unas narraciones para ilustrar cada discurso.
- 5) Todo este Evangelio es dogmático y apologético, porque enseña verdades, esgrime pruebas y desbarata las objeciones de los enemigos.

#### CUESTIONARIO

- 1ª) En resumen, ¿quién fue S. Mateo?
- 2ª) ¿De quién es el primer Evangelio y desde qué fecha existe?
- 3ª) ¿En qué lengua fue escrito? ¿Para quién y con qué fin?
- ¿Con qué orden fue escrito? ¿Qué son los discursos y las narraciones?
- ¿Por qué se dice que es dogmático y apologético?

# Lección Décima

# El Evangelio de San Marcos

CARACTERISTICA: JESUS ES EL HIJO DE DIOS

#### Puntos de Enseñanza

- Biografía de S. Marcos.
- Carácter Histórico y Anecdótico.
- Autenticidad.
- Finalidad característica.
- Lengua, lugar v época.

#### 1) BIOGRAFIA:

MARCOS, autor del segundo Evangelio canónico, era un judío helenizado, compañero de Pablo y Pedro. Llevaba nombre doble: Juan Marcos: Juan, de origen hebreo y Marcos, de origen latino. Era hijo de una María, en cuya casa en Jerusalén, se solían reunir los discípulos del Señor y algunos cristianos. (Act. 12, 12).

Era familiar de Bernabé, persona de gran prestigio en la Iglesia primitiva. (Col. 4, 10; Act. 9.27). Fue con él y con Pablo en el primer viaje apostólico hasta la ciudad de Perge de Panfilia. (Act. 13,13). Aparece en el año 61-63 en Roma, con Pablo, cuando éste estaba preso, como colaborador suyo. (Col. 4, 10; y en la misma ciudad aparece en compañía de Pedro por los años 63-64. (I Ped. 5,13).

Pedro llama a Marcos su "hijo", lo que hace suponer que fue bautizado por el Príncipe de los Apóstoles o que fue durante más tiempo discípulo de él más que S. Pablo. La íntima relación entre Pedro y Marcos, es acentuada por la tradición, que designa a Marcos como el intérprete de Pedro, como su traductor al griego y el escritor fiel de las palabras de Pedro.

Después Marcos volvió al Asia Menor, posiblemente a Alejandría, en donde según tradición, sufrió el martirio. La Iglesia celebra su fiesta el 25 de abril. Según una levenda sus reliquias fueron trasladadas de Alejandría a Venecia, entre los años 813-820, y allí se construyó entre los años 976 a 1071 la célebre catedral de S. Marcos.

#### 2) CARACTER HISTORICO Y ANECDOTICO

La tradición eclesiástica afirma que el segundo Evangelio fue compuesto por Juan Marcos, intérprete de Pedro.
Así Papías, Ireneo, Eusebio, Tertuliano, Orígenes, Jerónimo, todos los cuales indican que Marcos fue motivado por
la predicación de S. Pedro. La crítica interna confirma esta
tradición. El autor muestra ser judío palestinense, muy familiarizado con la geografía y topografía de su patria, sobre todo de la ciudad de Jerusalén. Aunque Marcos es más
breve que los demás evangelistas, habla de Pedro mucho
más que ellos y no omite ni los casos menos honrosos para
él. La forma literaria y la estructura del Evangelio muestran grandes analogías con los discursos de Pedro, conocidos en los Hechos de los Apóstoles. Por estas razones se
ha llamado este Evangelio "Evangelio de San Pedro".

#### 3) AUTENTICIDAD:

Papías, mencionado en la Historia Eclesiástica de Eusebio, decía, por los años 125-130: "Marcos, intérprete de Pedro, escribió exactamente, pero no de forma ordenada, todo lo que recordaba de las palabras o de las acciones del Señor; pues él, personalmente no había escuchado al Señor, y no había sido su discípulo, pero más tarde, como he dicho, siguió a Pedro". (Eusebio, Historia Ecl.).

Clemente de Alejandría añade: "Como predicase Pedro públicamente en Roma la palabra de Dios, e inspirado por el Espíritu Santo propagase el Evangelio, muchos de los que estaban presentes rogaron a Marcos que escribiera lo que había oído predicar al Apóstol, como quiera que del largo trato con S. Pedro lo sabría ya de memoria. Marcos compuso el Evangelio y lo entregó a los que se lo habían pedido. Cuando Pedro lo supo, no se lo prohibió, ni le incitó a hacerlo, pero reconoció la exactitud de lo escrito y permitió la lectura en la Iglesia". Ireneo por su parte, dice: "A la muerte de Pedro y Pablo, Marcos nos entregó escritas por él las predicaciones de Pedro".

#### 4) FINALIDAD:

Quiso S. Marcos destacar la divinidad de Jesús, que era la misma tendencia de la predicación de S. Pedro: "A este Jesús, a quien vosotros crucificásteis, Dios lo ha hecho Señor y Mesías". (Act. 2,22) "Dios acreditó entre vosotros a Jesús de Nazareth por medio de prodigios, milagros y señales". Aunque esta finalidad no se nota tanto en Marcos como en los demás evangelistas, sinembargo se deduce por las siguientes razones: a) Por el título del escrito: "Principio del Evangelio de Jesucristo, Hijo de Dios"; b) por la narración de una serie de milagros; es el Evangelio de los milagros; hace resaltar de una manera especial el poder de Jesús sobre los demonios en las curaciones de los posesos; c) por la confesión del Centurión Romano a la muerte de Cristo, cuando exclama: "Verdaderamente este hombre era el Hijo de Dios". (15,39).

Oyentes y Lectores: Marcos no escribió para judíos, sino para gentiles, (griegos y romanos). Se demuestra esto por las siguientes razones: a) No hace citas del Antiguo Testamento; b) pasa por alto el Sermón de la Montaña; c) no menciona las condenaciones a los fariseos; d) explica las costumbres judías muy especialmente los lavatorios rituales; e) especifica los lugares de Tierra Santa; f) usa algunos latinismos; g) la narración es sumamente gráfica, llena de pintorescos detalles, de expresión muy viva; usa en los verbos el presente histórico y en el diálogo el lenguaje directo, poniendo las palabras en boca de los interlocutores. Algunos exegetas han descubierto en estas particularidades del Evangelio de S. Marcos el tipo de la catequesis apostólica, creada por S. Pedro para la propagación de la Buena Nueva, fuera de Palestina y de las Sinagogas Judías, que tan buenos resultados le dio en Roma.

## 5) LUGARES Y EPOCA DE LA COMPOSICION:

Según Papías, este Evangelio fue compuesto en Roma entre los años 50 y 60; no pudo haber sido compuesto des-

pués del año 70 porque no tiene ningún conocimiento sobre la destrucción de Jerusalén. La lengua original en que se escribió fue el griego.

El Evangelio de S. Marcos ciertamente es breve, y los hechos y dichos del Señor no están escritos según el orden cronológico en que acontecieron. Se explica esto, porque S. Marcos no fue testigo ocular ni oyente del Señor, sino discípulo de Pedro; nos dejó en su Evangelio los discursos de Pedro, y éste se dejaba guiar por las exigencias de la enseñanza. Marcos se esforzó en ofrecernos, no una historia acabada de Jesús, sino la integridad de lo que hacía resaltar Pedro. Pero lo que nos ofrece es la verdad.

# RESUMEN DE LA LECCION DECIMA

- 1) Marcos, autor del 2º Evangelio canónico, judío helenizado, compañero de Pedro y Pablo. Aparece en Roma junto a Pablo y Pedro en los años 61-64. Predicó en Alejandría y posiblemente allí sufrió el martirio. Sus reliquias fueron trasladadas a Venecia en 813-820. Allí existe la célebre catedral de S. Marcos. Su fiesta el 25 de abril.
- 2) La tradición afirma que el 2º Evangelio tiene por autor a Marcos. Se llama este Evangelio: "Evangelio de S. Pedro", porque el autor fue intérprete de S. Pedro, motivado por la predicación de él; habla de S. Pedro más que cualquier otro y en la forma literaria demuestra grandes analogías con los discursos de S. Pedro.
- 3) Aunque Marcos no fue Apóstol ni discípulo de Cristo, sinembargo a instancia de los cristianos de Roma, escribió la predicación de S. Pedro, que por esta razón fue admitido desde los primeros años del cristianismo por toda la tradición eclesiástica.
- 4) Finalidad o características: Destacar la divinidad de Jesús, por medio de los milagros y el poder de Jesús sobre los demonios. Es el Evangelista de los milagros. Escribió para gentiles, griegos y tomanos; tiene pintorescos detalles y expresión viva, tipo de la catequesis de S. Pedro.
- 5) Este Evangelio fue compuesto en Roma entre los años 50 y 60 y en Griego. Es el Evangelio más corto; hace resaltar lo principal y con verdad.

## CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Cuál es la biografía de S. Marcos?
- 2ª) ¿Cuál es el "Evangelio de S. Pedro"?
- 3ª) ¿Dónde escribió Mc. su Evangelio y por qué?
- 4ª) ¿De qué manera Mc. destaca la divinidad de Jesús?
- 5ª) ¿En qué idioma y año fue escrito este Evangelio?

# Lección Undécima El Evangelio de San Lucas

CARACTERISTICA: Jesús es el Salvador Misericordioso de todos los hombres. Universalidad de la Salvación.

#### PUNTOS DE ENSEÑANZA:

- 1) Biografía de S. Lucas.
- 2) Autor del Tercer Evangelio.
- 3) Fuentes Usadas.
- 4) Destinatarios.
- 5) Lugar, Fecha y Carácter.
- 6) Esquema general.

#### 1) BIOGRAFIA:

LUCAS nació en Antioquía de Siria, como explícitamente lo dicen Eusebio de Cesarea y S. Jerónimo; no procede, pues, del judaísmo como Mateo y Marcos, sino de la gentilidad. (Co. 4,10). En sus escritos se nota bastante versado en los asuntos de la Iglesia de Antioquía.

Se hizo discípulo de Pablo probablemente en Antioquía (Act. 11,20-26). Le acompañó luego en casi todos sus viajes: a Macedonia, Filipos, Jerusalén, Cesarea, dos veces a Roma. Después de la muerte de Pablo no se sabe dónde fue Lucas, ya que son muchas las tradiciones y leyendas que le hacen predicar en sitios muy diversos.

De Lucas se dan dos datos especiales: a) fue médico. Lo atestiguan algunos escritos antiguos; Prólogus Antiquior y el Fragmento Muratori; la tradición representada en Eusebio y en S. Jerónimo; el mismo S. Pablo lo llama en una carta: "médico carísimo". (Col. 4,14); en sus escritos usa términos técnicos de medicina; b) según una tradición originada en Jerusalén, Lucas era también pintor. Hay muchas imágenes de la Virgen que se le atribuyen, pero esto no está suficientemente probado. Dice Lagrange que Lucas fue un gran pintor literario de la Virgen, de la infancia de Cristo y de la misericordia de Jesús. Parece haber sido Tebas el lugar de su muerte y sepultura. Sus restos fueron trasladados a Constantinopla en 357. Se celebra su martirio el 18 de octubre.

#### 2) AUTOR DEL TERCER EVANGELIO SINOPTICO Y DE LOS HECHOS DE LOS APOSTOLES:

La más antigua tradición cristiana (Justino, Fragmento de Muratori, Ireneo, Tertuliano, Clemente Alejandrino, Orígenes, Eusebio de Cesarea, Jerónimo), aseguran que Lucas

es el autor del Tercer Evangelio Sinóptico y de los Hechos de los Apóstoles. El análisis interno del libro confirma los criterios externos de la tradición:

- a) El autor aparece bien versado en la lengua griega, especialmente en el prólogo.
- b) Usa hebraísmos, quizás por las fuentes semitas. Evita vocablos arameos.
- c) Usa algunos latinismos comunes en todo el Imperio Romano.
- d) Refleja en sus relatos conocimientos del arte médico en los nombres de las enfermedades, en las curaciones de los enfermos y presenta a Cristo como el Gran Médico que cura almas y cuerpos.
- e) "Paulinismo del Tercer Evangelio". Como Lucas fue discípulo y compañero de S. Pablo, se nota en su Evangelio gran afinidad entre las cartas paulinas y este Evangelio, en conceptos y doctrina y también en el lenguaje.

La afinidad de doctrina se nota especialmente en la universalidad de la salud mesiánica, no solo en lo étnico sino respecto a los pecadores, y por esto se ha llamado el "Evangelio de las gentes" y el "Evangelio de los pecadores", por las parábolas de la misericordia. También se le ha llamado el "Evangelio del gozo", que de tanto habla S. Pablo. Insiste como S. Pablo en la oración y en la pobreza. En cuanto al lenguaje es muy digna de notar esa afinidad con S. Pablo en el relato de la institución de la Sagrada Eucaristía, en la aparición de Cristo resucitado a Pedro y en el uso de llamar a Cristo, Señor.

#### 3) FUENTES:

Lucas no fue testigo directo de la vida de Cristo, pero fue un historiador que buscó las fuentes para su relato con escrupulosidad. Las fuentes que utilizó fueron dobles: orales y escritas.

- a) Fuentes orales: Las enseñanzas de Pablo en primer lugar, luego las de Pedro y Santiago. Se informó directamente de los que "fueron testigos oculares y ministros de la palabra". "Palabra", fue un término muy usado al principio para indicar el Evangelio o enseñanzas de Cristo y de los Apóstoles. Es probable que se informase de personas, así hombres como mujeres que habían sido testigos oculares; entre esas mujeres, la Santísima Virgen y otras piadosas mujeres que cita en su obra, como Marta y María, Susana y Magdalena.
- b) Fuentes escritas: está probado que Lucas tuvo en sus manos los escritos de S. Marcos y de S. Mateo. Así lo indican tanto el prólogo como la escritura misma del Evangelio.

#### 4) DESTINATARIOS:

Lucas destinó su Evangelio y también los Hechos de los Apóstoles a un tal Teófilo, ilustre patricio romano, convertido acaso por S. Pablo durante su cautividad, y en general a todos los cristianos de la gentilidad, la verdad de la doctrina en que habían sido oralmente instruídos. Explica costumbres judías, lo que supone lectores no judíos; omite cuestiones específicamente judías que no interesarían a sus lectores paganos; omite también algunas cosas duras para los gentiles o las suaviza. Pero destaca ciertas cosas elogiosas para los gentiles; hace resaltar el papel de la mujer, cuestión que podían entender mejor los griegos y romanos, pero no los judíos. La finalidad teológica es hacer resaltar que Cristo es el Salvador de todos los hombres, de ahí sus dos rasgos característicos; la universalidad de la salvación y el espíritu de misericordia.

#### 5) LUGAR DE COMPOSICION:

Todos los comentaristas están de acuerdo en afirmar que Lucas escribió su Evangelio en Roma. Fecha de composición: La tradición asegura que el Evangelio de Lucas es cronológicamente el tercero de los canónicos. Fue escrito antes de los Hechos de los Apóstoles, porque éstos son continuación del Evangelio. Y se sabe con seguridad que los Hechos fueron escritos antes del año 63; luego el Evangelio fue escrito entre el año 58 y el 61.

Carácter del Evangelio: Literario: Tiene carácter histórico incontestable; pone un orden cronológico general, sin olvidar el enlace intrínseco de las cosas; encaja los hechos dentro de un marco de historia política y popular.

Según S. Jerónimo, Lucas fue el Evangelista que mejor escribió en griego.

## 6) ESQUEMA GENERAL DEL EVANGELIO:

- I Infancia de Jesús. Desde la Anunciación de Juan, hasta Jesús en el Templo.
- II Vida Pública de Jesús.
- 1) Ministerio en Galilea:

2) Ministerio en el ca-

mino de Jerusalén.

- a) Comienzo de la predicación.
- b) Cinco casos de disputa.
- c) Solemne anunciación del nuevo reino.
- d) Jesús con los Apóstoles.
- a) El espíritu de sus discípulos.
- b) El espíritu perverso de los fariseos.
- c) Disposiciones para el reino.
- d) El reino de la misericordia.
- e) Varias enseñanzas.
- f) Ultimos sucesos antes de ir a Jerusalén.

- a) Entrada en la ciudad y en el Templo.
- b) Ultimas luchas con los adversarios.
- c) Discurso escatológico.
- d) Ultimos días.

## III CONSUMACION:

3) Ministerio en Jeru-

salén.

- 1) Pasión y Muerte del Señor.
- 2) Glorificación del Señor.

# RESUMEN DE LA LECCION UNDECIMA

- 1) Biografía: Lucas era pagano de Antioquía, discípulo de Pablo y su compañero por toda la gentilidad. Estuvo dos veces en Roma. Era médico, y probablemente pintor. Gran pintor literario de la Virgen, de la infancia de Cristo y de su misericordia. Parece haber muerto en Tebas. Sus restos se veneran en Constantinopla. Su fiesta el 18 de octubre. Escribió el tercer Evangelio y los Hechos de los Apóstoles.
- 2) Autor del Tercer Evangelio Sinóptico: Versado en griego, usa hebraísmos y latinismos y palabras técnicas de medicina; tiene gran afinidad de doctrina y lenguaje con S. Pablo. Se le llama el Evangelio de las gentes, de los pecadores y del gozo, por las parábolas de misericordia.
- 3) Fuentes: Usó para escribir su Evangelio fuentes orales: Pedro, Pablo y Santiago. Escritas: Los escritos de S. Mateo y S. Marcos.
- 4) Destinatarios: Los cristianos de la gentilidad. Explica costumbres judías. Hace resaltar el papel de la mujer. Finalidad teológica: La Universalidad de la salvación y el espíritu de misericordia de Cristo.
- 5) Lugar de composición: Roma, entre los años 58 y 61. Carácter: histórico, con orden cronológico, dentro de la historia política y popular.

#### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Cuál fue la vida de S. Lucas?
- 2ª) ¿Cómo es llamado el Tercer Evangelio y por qué?
- 3ª) ¿Qué clase de fuentes usó el Evangelista?
- 4ª) ¿A quiénes va dirigido y cuál es su finalidad teológica?
- 5ª) ¿Dónde y cuándo fue escrito, y cuál es su carácter?
- 6<sup>2</sup>) ¿Cuál es su esquema general?

# Lección Duodécima El Evangelio de San Juan

CARACTERISTICA: Jesús es el Hijo de Dios hecho Hombre.

# PUNTOS DE ENSEÑANZA:

- 1) Biografía de San Juan.
- 2) Autor del Cuarto Evangelio.
- 3) Característica, Destinatarios, Lengua.
- 4) Lugar y fecha de Composición.
- 5) Originalidad.
- 6) Autenticidad.
- 7) Los Sinópticos y San Juan.
- 8) Simbolismo del Cuarto Evangelio.
- 9) Sentido Apologético.

#### 1) BIOGRAFIA:

JUAN, hijo de Zebedeo y de Salomé, hermano de Santiago el Mayor, era pescador, pues se muestra conocedor de la terminología de la pesca. De entre los Doce, figura siempre entre los primeros cuatro. El Bautista le mostró al "Cordero de Dios", y desde aquel momento Juan siguió a Jesucristo por todas partes. Estuvo en los momentos más trascendentales de su Maestro, como en la Transfiguración, en el Huerto de Getsemaní y en el Calvario, pues fue el único Apóstol que presenció la muerte del Redentor, el cual le encomendó a su Madre desde la cruz. Entre él y el Salvador existió siempre una estrecha amistad, cuyo fundamento, según la tradición, fue la virginidad del Apóstol y su carácter el más parecido al del Señor. Era tierno y efusivo, fogoso y resuelto. El y su hermano Santiago fueron llamados "Hijos del Trueno", por el mismo Cristo, a causa de su ardiente celo. Al menos hasta la muerte de la Santísima Virgen, Juan permaneció en Jerusalén, en donde trabajó con Pedro y Pablo en el Concilio de Jerusalén; alli fue considerado como una de las columnas de la Iglesia. Según tradición unánime Juan fue desterrado a Patmos, isla del mar Egeo, frente a la costa occidental del Asia Menor, perteneciente hoy a Grecia, por los años 81-96. Escribió allí su famoso libro "Apocalipsis". Parece que luego fue a Efeso y allí murió de muerte natural a avanzada edad, hacia el año 104, en tiempo de Trajano.

San Juan nos dejó el Cuarto Evangelio, el Apocalipsis y Tres Cartas. Fue llamado por los griegos: "El Teólogo", porque nadie escribió de Dios como él. Su fiesta se celebra el 27 de diciembre.

Desde mediados del s. II, se testifica en las Iglesias de entonces, que Juan, el Apóstol, es el Autor del Cuarto Evangelio. El testimonio de S. Ireneo, es de vital importancia porque fue discípulo inmediato de S. Policarpo, y éste lo fue inmediatamente de S. Juan. S. Ireneo escribió: "Juan, el discípulo del Señor, el que también descansó en el pecho del Señor, dio su Evangelio cuando moraba en Efeso, Asia". (Adv. haer. 3,1.1). De la misma manera afirman explícitamente: los Prólogus, el Canon de Muratori, S. Teófilo antioqueno, S. Polícrates, Obispo de Efeso, 189-199, Tertuliano 140-214, S. Jerónimo, etc.

El conocimiento de las costumbres judías y la descripción exacta de la topografía palestinense lo delatan como autor judío de Palestina. Entre los casos de topografía antiquísima que Juan cita, está la piscina de Betesda, con "cinco pórticos", dato extraño, que las excavaciones arqueológicas han confirmado.

El conjunto evangélico está lleno de datos topográficos, cronológicos y circunstanciales, que hacen de este Evangelio un libro de "cosas vistas", al mismo tiempo que un libro de iluminaciones fulgurantes.

# 3) CARACTERISTICA DEL EVANGELIO:

Lo dice el mismo Evangelista: "Que Jesús es el Cristo, Hijo de Dios, y para que creyéndolo tengáis vida en su nombre". (20,31). Tener a Cristo por el Hijo de Dios es creer, y creer es tener vida. Es la tesis general de todo el Evangelio de S. Juan.

Destinatarios: Los fieles de la gentilidad. No podía ser el público judío ya que explica voces arameas, fiestas y costumbres judías; supone desconocida para sus lectores la topografía palestinense, pues la precisa mucho.

el Cuarto Evangelio fue escrito: Se ha dicho siempre que griego, pero por un ju-

dío antijudaizante, que se dirigía a los cristianos de origen pagano, así griegos como romanos.

# 4) LUGAR Y EPOCA DE LA COMPOSICION:

Según testimonio unánime de la antigüedad cristiana, S. Juan fue el último que escribió el Evangelio y no antes del año 70. Aunque no se sabe exactamente la fecha, pero sí que S. Juan conocía los Evangelios Sinópticos, las Epístolas de S. Pablo y cuando comenzaban las primeras herejías. Habla de lugares cercanos a Jerusalén y usa el pretérito "Había", sugiriendo que en la época de la composición ya no existían esos lugares, suponiendo algunos la destrucción de Jerusalén y del judaísmo oficial. La fecha aproximativa de la composición del Cuarto Evangelio, la han colocado en la última decena del siglo I, entre el 92 y el 96.

Lugar: La tradición afirma que fue escrito en Efeso y después del Apocalipsis.

#### 5) ORIGINALIDAD:

El Cuarto Evangelio es muy diferente a los otros tres primeros, por su finalidad, su estilo y su contenido. Supone conocida en sustancia la historia de Cristo, y al mismo tiempo la completa en algunos puntos y trata de dar una interpretación religiosa auténtica. S. Juan tiene conciencia de ser un testigo insigne, pues insiste en lo concreto de su experiencia en los verbos tocar y ver.

Si lo que impresiona en los tres primeros Evangelios es su semejanza fundamental, el aspecto característico del cuarto Evangelio es su diferencia con respecto a los otros.

#### 6) AUTENTICIDAD:

En todas partes se advierte la presencia del testigo ocular, al que nada escapa; el lugar, el día, la hora, los gestos, las reflexiones, todo está anotado, todo da la impresión invencible de un hombre que cuenta lo que ha visto, con una precisión y exactitud asombrosas.

Al finalizar el último capítulo el Evangelista dice: "Este es el discípulo que da testimonio de estas cosas y escribió esto, y sabemos que su testimonio es verdadero". (Joan. 21,24). ¿Qué nombre se da a sí mismo el Evangelista? R/ "Es el discípulo a quien amaba el Señor; el que en la última cena descansó en su pecho y preguntó: "Señor, ¿quién es el que te ha de entregar?"; el que estaba al pie de la cruz y fue encomendado por el Redentor a su Madre Santísima; el que al tercer día fue con Pedro al sepulcro y se convenció de que no habían robado el cuerpo de Jesús; el que reconoció, el primero, al Salvador en el lago de Genesaret. Ese es el que se presenta como testigo ocular, que con el trato continuo con el Salvador pudo convencerse de la realidad de todo lo que cuenta. "El que vio estas cosas da testimonio de ellas". (Joan. 19,35). "Lo que oímos, lo que vimos con nuestros propios ojos y contemplamos, y del Verbo de la vida palparon nuestras manos... os anunciamos". En punto a autenticidad nada deja que desear el autotestimonio del cuarto Evangelista, corroborado por la tradición unánime.

# 7) LOS SINOPTICOS Y S. JUAN:

Cuando se escribió el cuarto Evangelio estaban ya difundidos los otros tres por toda la Iglesia.

a) Semejanzas: Los trozos comunes con los Sinópticos son escasos; el milagro de los panes, Jesús andando sobre las olas, la unción de Magdalena y la historia de la pasión. En estas semejanzas se nota que Juan conoce y aprueba los Sinópticos y no se aparta de ellos. En muchos puntos alude simplemente a los Sinópticos o presupone algunos hechos; así cuando dice que "el Verbo se hizo carne y habitó entre nosotros, y nosotros vimos su gloria", da por sabido el acontecimiento histórico de la Encarnación; habla siempre de los Doce, suponiendo conocida la lista de los mismos.

- b) Complemento de los Sinópticos: S. Juan quiso pasar por alto cuanto habían dicho los Sinópticos y referirnos lo que ellos habían omitido. Por ejemplo, los tres primeros evangelistas hablan del ministerio de Jesús en Galilea y sólo en los últimos días le llevan a Judea; en cambio S. Juan traslada la acción de Jesús a Judea, haciendo de Jerusalén el centro de toda la actividad pública del Maestro. En la cronología de los Sinópticos y S. Juan, v.g. en la duración de la vida pública de Jesús como en la fecha de la muerte, ofrecen algunas dificultades, cuya solución compete a la ciencia.
- c) Diferencias: 1) Estilos: En los Sinópticos es concreto y popular; en Juan es abstracto y simbólico, no se encuentran parábolas.
- 2) Contenido: En los Sinópticos, el centro de la predicación es "el reino de Dios"; en S. Juan es la persona misma de Cristo, que es vida, luz y verdad. Porque S. Juan, más que cualquier otro Evangelista quiere destacar una tesis: Jesús es el Hijo de Dios hecho Hombre. Esta tesis la expone bien, la prueba y la fija en la mente del lector y la defiende ante las herejías que entonces comenzaban. Quiere descubrir la personalidad de Jesús a través de este hombre visible y concreto.

## 8) SIMBOLISMO DEL CUARTO EVANGELIO:

La tendencia del Evangelista a poner con el máximo relieve todo lo referente a las acciones de Cristo, hace ver claramente la existencia de un valor simbólico que sale de los mismos hechos, pues en ellos se complace en destacar sentidos ocultos.

a) En los milagros se aprecia este sentido simbólico. Escoge únicamente siete, número simbólico de plenitud. En la multiplicación de los panes, se nota el anuncio eucaristico; en la curación del ciego de nacimiento se nota que con Cristo ha llegado la luz del mundo. En la resurrección de Lázaro Cristo es "resurrección y vida". El Lavatorio de los

pies, tiene su misterio, que según el mismo Cristo, Pedro comprenderá "después". La muerte del mismo Cristo es otro misterio bien profundo que no se comprenderá, sino después.

b) Las parábolas son reemplazadas por alegorías; la del Buen Pastor, de la puerta, de la vida, de la luz, del camino, de la resurrección; en estas ideas abstractas algunos exegetemplación de mística teológica. Este contenido simbólico no debe maravillarnos ya que toda la vida de Jesús está destinada a revelar las realidades invisibles que se referían a su persona y a su obra.

# 9) SENTIDO APOLOGETICO DEL CUARTO EVANGELIO:

La tradición histórica habla de una intención polémica o apologética de este Evangelio contra las primeras herejías, contra los primeros "anticristos", de los que habla en la Carta. Estos negaban a Jesús la dignidad de Mesías y afirmaban que su humanidad era solamente aparente y que el Verbo de Dios se había unido al hombre Jesús a partir del bautismo hasta la pasión exclusive.

# RESUMEN DE LA LECCION DUODECIMA

- 1) Biografía: Juan, hijo de Zebedeo y de Salomé, hermano de Santiago el Mayor, era pescador de Galilea. Estuvo en los momentos más trascendentales del Maestro; tierno y efusivo, fogoso y resuelto. Vivió en Jerusalén hasta el Concilio. Desterrado a Patmos, donde escribió el Apocalipsis. Fue luego a Efeso donde escribió el Evanfundidad con que escribió del Verbo Encarnado.
- 2) Autor del Cuarto Evangelio: Así lo afirma toda la tradición; 3) Cosas vistas", por los detalles que narra.
- 3) Características: Que Jesús es el Cristo, Hijo de Dios, hecho tianos de la gentilidad. Fue escrito en griego.

- 4) Lugar: Efeso entre los años 92 y 96 y después del Apocalipsis. Conocía los Evangelios Sinópticos y las Cartas de S. Pablo.
- 5) Originalidad: Es diferente de los anteriores por su finalidad, estilo y contenido. No hace historia de Cristo, pero la contempla.
- 6) Autenticidad: S. Juan se presenta siempre como testigo ocular de todo lo que narra, del trato continuo con el Salvador: "El que vio estas cosas da testimonio de ellas". La tradición es unánime al considerar a S. Juan como el autor del Cuarto Evangelio.
- 7) Tiene pocas semejanzas con los sinópticos; omite lo que ellos narraron y narra lo que ellos omitieron. En el estilo y contenido son diferentes: el de los sinópticos es concreto y popular y el de S. Juan es abstracto y simbólico; no tiene parábolas. El contenido principal de los sinópticos es el reino de Dios, el de S. Juan es la persona misma de Cristo.
- 8) S. Juan es simbólico y destaca sentidos ocultos, v.g. la multiplicación de los panes, es un anuncio de la Eucaristía.
- 9) Sentido Apologético: contra los primeros herejes que negaban o la divinidad o la humanidad de Cristo. S. Juan cita profecías mesiánicas que se cumplieron en El.

#### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Cuál fue la vida de San Juan?
- 2ª) ¿Por qué el Cuarto Evangelio es de S. Juan?
- 3ª) ¿Dónde y cuándo fue escrito?
- 4ª) ¿En qué consiste su originalidad?
- 5ª) ¿Qué diferencias hay con los sinópticos?
- 6ª) ¿Por qué S. Juan es simbólico y apologético?

NOTA: En las cuatro horas siguientes deben repasarse las 12 lecciones anteriores.

# SEGUNDA PARTE

# JESUS EN LA HISTORIA

- 1 Anunciado por los Profetas.
- 2 · Predicador de un Reino.
- 3 Sus Milagros.
- 4 Su Doctrina.
- 5 Su Pedagogía.
- 6 Su Amor a la Humanidad.
- 7 Controversias con los Fariseos.
- 8 Cumplimiento de sus Profecías.
- 9 Peremnidad de su Doctrina.
- 10 El Pueblo de Dios.

# Lección Decimatercera "El Mesías Esperado"

#### Puntos de Enseñanza

- 1) El Mesianismo.
- 2) Características del Antiguo Testamento.
- 3) Pecado y Castigo. Promesas del Salvador.
- 4) Antigua Alianza.
- 5) Prefiguraciones de Cristo.

# 1) EL MESIANISMO:

Al leer atentamente los Evangelios vemos que están entretejidos con palabras proféticas del Antiguo Testamento, las cuales debían cumplirse. Todo el Antiguo Testamento gira en torno al Mesianismo, de forma que si prescindimos de esta noción, nos es incomprensible la historia bíblica. Desde los primeros capítulos del Génesis hasta los últimos libros proféticos encontramos una idea que se va ampliando a medida que se acerca la "plenitud de los tiempos", el advenimiento del Mesías, síntesis y clave de toda la teología bíblica. La primera promesa de rehabilitación de la humanidad después de la caída se concreta en una estirpe y en un pueblo que fue escogido precisamente para trasmitir la promesa mesiánica a los demás pueblos del orbe. El pueblo de Israel fue llamado como intermedio entre Dios y la humanidad; fue apellidado: "Pueblo sacerdotal", "Nación Santa".

Dios escogió al pueblo israelita, no porque fuera mejor que los otros pueblos, sino por pura gracia. La Providencia ha escogido muchas veces lo más inepto para hacer brillar su omnipotencia y sabiduría divinas. Israel, como pueblo escogido por Dios, debía santificarse, es decir, elevarse sobre el común de los pueblos para acercarse a Dios, tanto en el orden ritual como en el moral.

# 2) EL ANTIGUO TESTAMENTO ES:

a) Grande y venerable en muchas de sus eximias figuras: por su fe en el Dios único y verdadero, por su esperanza en el Mesías venidero; por su lucha para conservar puro el culto del Dios verdadero, en medio de gravísimas dificultades interiores y exteriores.

- b) Prueba de la debilidad humana y muy poco edificante del pueblo escogido: inconstancia, incredulidad, desobediencia, propensión a la idolatría, alejamiento de Dios, sensualismo.
- c) No es la perfección sino la preparación a la perfección y por esto es sumamente instructivo para nosotros, por sus prefiguraciones y profecías, por sus orientaciones y disposiciones, porque nos da una ojeada en conjunto de la historia de la salvación.
- d) Preparación de Cristo: Con El llegará la plenitud de los tiempos. Las verdades fundamentales y los postulados perennes del Antiguo Testamento, la fe en un solo Dios y la ley moral los mantiene la Iglesia, porque no los derogó Cristo, antes bien, los tomó por cimientos. Nosotros debemos respetar las huellas de Dios dondequiera las encontremos.

#### 3) PECADO ORIGINAL, CASTIGO Y PROMESA DE UN SALVADOR:

Dios había creado al hombre en estado de gracia, con todos los bienes naturales y sobrenaturales a su disposición; pero Adán pecó, desobedeciendo insolentemente, queriendo ser igual a Dios; el primer pecado fue un pecado de soberbia. Cometido el pecado por nuestros primeros padres, comenzó el castigo: no más vida divina o gracia en la humanidad, la baja naturaleza se rebeló también contra el espíritu; nuevo caos en el corazón: miedo a Dios, remordimientos; más pecados y más dolores, hasta la muerte, muerte sobrenatural, total separación de Dios, única felicidad eterna.

Adán, a los ojos de Dios, no era un simple individuo, sino el representante y la cabeza de todo el linaje humano; por consiguiente, la gracia que perdió para sí, la perdió también para toda su descendencia. De esta manera la humanidad quedó enferma desde su origen.

La humanidad sin Cristo, cuadro sombrío: El paganismo sumido en las tinieblas del pecado; la existencia de to-

dos los pecados, personales y sociales, todas las aberraciones degradantes, todos los egoísmos, todas las injusticias, homicidios, lascivia. Las tinieblas de la ignorancia y de la maldad, de la idolatría y esclavitud envolvieron su historia.

#### 4) ANTIGUA ALIANZA:

Dios la propuso al pueblo de Israel en las estepas del Sinaí. Fue un pacto entre Yahvé (Dios) y el pueblo de Israel. Fue propuesto por el pueblo israelita; se dice "ANTI-GUA" en contraposición a la "NUEVA", que es la de Jesucristo. ¿Cómo se hizo la Antigua Alianza? Del modo siguiente:

Al tercer mes de la salida de Israel de las tierras de Egipto, acamparon en frente del Monte Sinaí. En este majestuoso y sublime paraje habló Dios con su pueblo y le comunicó su santa ley, le dio una constitución religiosa, política y civil y lo constituyó en todos los aspectos "Pueblo de Dios", depositario de la revelación divina, para que fuese comunicada a todas las naciones. El libro del Exodo continúa:

"Subió Moisés hacia Dios, el Cual le llamó desde el Monte, y dijo: Esto dirás a la casa de Jacob, y esto anunciarás a los hijos de Israel: vosotros mismos habéis visto lo que he hecho con los egipcios; de qué manera os he traído, cual águila sobre mis alas, y os he tomado por mi cuenta. Ahora bien, si escucháreis mi voz, y observáreis mi pacto, seréis para mí entre todos los pueblos, la porción escogida; ya que mía es toda la tierra. Y seréis vosotros para mí, un reino sacerdotal y nación santa". (Ex. 19, 1-7).

"Bajó pues, Moisés, y convocados los ancianos del pueblo, les expuso todo lo que el Señor había mandado decirles, y respondió a una voz todo el pueblo: haremos todo cuanto ha dicho el Señor. Y habiendo Moisés llevado al Señor la respuesta del pueblo, el Señor le dijo: Ahora mismo vendré Yo a tí en una densa y oscura nube, a fin de

que el pueblo me oiga hablar contigo y te dé crédito perpetuamente".

Luego Yahvé promulgó los Diez Mandamientos, algunas leyes del culto, los castigos por riñas, maldiciones y homicidios, por el hurto, por los daños causados a los bienes ajenos, por los pecados impuros; dio algunas leyes de conducta social y obligaciones con el prójimo, sobre las fiestas principales, etc.

"Vino pues, Moisés y refirió al pueblo todas las cosas del Señor, y todas las leyes. Y todo el pueblo, a una voz respondió: Todas las palabras que ha hablado el Señor las ejecutaremos... Haremos todas las cosas que ha ordenado el Señor y seremos obedientes. Tomando entonces Moisés la sangre (la de víctimas pacíficas y becerros), roció con ella al pueblo, diciendo: esta es la sangre de la alianza que el Señor ha contraído con vosotros, mediante todo lo tratado". (Exodo 24, 1-9).

Esta alianza constituyó la carta nacional, religiosa y política del pueblo de Israel. Fue una alianza en la que se prometieron fidelidad mutua las dos partes. Pero a las pocas semanas el pueblo vergonzosamente quebrantó esa alianza, adorando un becerro de oro, y luego vinieron más infidelidades por parte del pueblo israelita.

La Nueva Alianza la va a hacer sin derogar ni destruír la Antigua; las leyes fundamentales de fe, fidelidad, justicia y moral permanecerán inconmovibles; pero cambiarán las rituales.

# 5) PREFIGURACIONES DE CRISTO:

Dios prefiguró y anunció las cosas futuras mediante sus patriarcas y profetas. Las prefiguraciones de Cristo en el Antiguo Testamento se dividen en personales y reales. Con varias figuras de alegorías y símbolos místicos fue Dios disponiendo suavemente los hombres desde el principio del mundo para los misterios soberanos de la Ley Evangélica.

Esas prefiguraciones son representaciones anticipadas del Mesías y de sus obras.

a) Figuras personales: ADAN. Lo que él era antes del pecado se restaura por Cristo en el nuevo hombre. (Rom. 5,4; Eph.4,23; Col. 3,9). NOE, lavador de los pecados de la humanidad por el diluvio; Cristo hace el mismo oficio por el bautismo y la penitencia. (I Petr. 3,20). MELQUI-SEDEC, rey de la justicia y sacerdote-rey ofrece al Altísimo pan y vino. (Hebr.5,6;7,11-17). ISAAC, y su sacrificio; Cristo es sacrificado en la cruz. (Gn.22). MOISES, mediador de la Antigua Alianza. Cristo, mediador ante el Padre de la Nueva Alianza. (Deut. 15,18). JOSUE y Jesús, caudillos del pueblo para entrar en la tierra de promisión; DAVID y SALOMON, jefes sabios y justicieros; JONAS, predicación y resurrección. El pueblo de Israel, figura del nuevo pueblo, con misiones, deberes y realizaciones semeiantes.

b) Prefiguraciones reales: El Cordero Pascual y Cristo: víctimas y banquete de sacrificios; S. Juan Bautista dijo de Cristo que era "El Cordero de Dios": EL MANA, pan del cielo, figura de la Eucaristía. EL AGUA DE LA ROCA: Cristo es roca del cual brota la gracia. LA SERPIENTE DE BRONCE, es figura de Cristo en la cruz. El Monte Sión, y la ciudad de Jerusalén, figuras de la Iglesia y del cielo.

## RESUMEN DE LA LECCION DECIMATERCERA

- 1) Mesianismo: El Antiguo Testamento gira en torno al Mesías. Desde Moisés el advenimiento del Mesías es la síntesis de toda la Biblia. Dios escogió al pueblo de Israel para que transmitiera la promesa del Mesías a los demás pueblos.
- 2) Características del Antiguo Testamento: a) Grande y venerable porque mantuvo la fe en un Dios único y verdadero; b) Da prueba de la debilidad humana; c) No siendo la perfección sino su preparación, nos da en conjunto la historia de la salvación; d) Preparó la plenitud de los tiempos por la fe en un Dios único y la promulgación de la ley moral.
- 3) Cometido el pecado original, comenzó el castigo: la muerte sobrenatural y el desorden en nuestra naturaleza, pasiones desorde

nadas, dolores, pecados. La humanidad sin Dios, cuadro sombrío; egoísmos, injusticias, ignorancia, idolatría, esclavitud.

- 4) Alianza: Dios propuso una alianza a Israel por medio de Moisés en el Sinaí. Dios dio a los israelitas una constitución religiosa, y política Ellos se comprometieron a cumplirla, y Dios les prometió una nueva tierra, de leche y miel. Pero el pueblo quebrantó pronto lo pactado.
- 5) Prefiguraciones de Cristo: Dios comenzó a anunciar la venida del Redentor por medio de los Patriarcas y Profetas, con prefiguraciones personales y reales. Los principales personajes que prefiguraron a Cristo, fueron: Adán, Noé, Melquisedec, Isaac, Moisés, Josué, David, Salomón, Jonás y el mismo pueblo de Israel, como figura del pueblo cristiano, el pueblo de Dios.

Prefiguraciones reales: El Cordero Pascual de los judíos, el Maná del desierto, el agua de la roca, la serpiente de bronce, el monte Sión, y la ciudad de Jerusalén.

#### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Cuál es la idea central del Antiguo Testamento?
- 2ª) ¿Qué características tiene el Antiguo Testamento?
- 3ª) ¿Qué castigo nos trajo el pecado original?
- 4ª) ¿En qué consistió la antigua alianza?
- 5ª) ¿Cuáles son las prefiguraciones personales de Cristo?

# Lección Decimacuarta Cristo Profetizado

## Puntos de Enseñanza

- 1) Lo que dijeron los Profetas.
- 2) Aparición de los rasgos del Mesías.
- 3) Genealogía de Cristo.
- 4) Profecías de David.
- 5) La historia de Israel.

#### 1) LO QUE DIJERON LOS PROFETAS:

- a) Los Profetas de Israel "dieron testimonio de El" sin haberlo visto.
  - b) Anunciaron al Mesías en multitud de profecías.
- c) Lo anunciaron con suma precisión y con finos pormenores.
- d) Todas las profecías tienen una referencia, invariable al Redentor.
- e) Los profetas desearon ver el Redentor, sin poderse acercar a El.

Las profecías mesiánicas son la vida anticipada del Salvador, escrita por el dedo de Dios, siglos y siglos antes de empezar a vivir. Lo que los Profetas dijeron del Mesías se aplica a Jesús de Nazaret, y solo a El puede aplicarse. No hay ningún personaje en toda la antigüedad cuya historia circunstanciada se haya escrito varios siglos antes de su nacimiento. Ellos anunciaron:

a) El tiempo del advenimiento. b) Su genealogía, c) El lugar, Belén. Su vida, pasión y muerte. d) Su glorificación (resurrección y ascensión). e) Su divinidad.

Número y nombre de los Profetas de Israel: 12 Menores (por el escaso número de profecías): Oseas, Joel, Amós, Abdías, Jonás, Miqueas, Nahum, Habacuc, Sofonías, Ageo, Zacarías y Malaquías.

4 Profetas Mayores: Isaías, Jeremías, Ezequiel y Daniel.

#### 2) APARICION PROGRESIVA DE LOS PRINCIPALES RASGOS DEL MESIAS

La maldad de los hombres, causa del diluvio universal. Viendo Dios que los hombres se entregaban al libertinaje, a la idolatría y a las malas acciones, dijo: "Yo borraré al hombre de la faz de la tierra". (Gen. 6,7). "He de enviar un diluvio sobre la tierra, y todo lo que hay en ella ha de morir". El diluvio se extendió a Mesopotamia y regiones adyacentes. Sólo se salvó Noé y su familia en el Arca.

Después del diluvio los descendientes de Noé, Sem, Cam y Jafet, comenzaron a expandirse por la tierra y a multiplicarse y se tornaron impíos como antes del diluvio; muchos se entregaron a la idolatría, renegando así del verdadero Dios; otros tenían toda clase de vicios como falsedades, asesinatos, robos, impurezas y se hundieron en las abominaciones más horrendas. Nació en ellos la soberbia, pues quisieron levantar, contra la voluntad de Dios, una torre que llegase hasta el cielo, y así hacerse célebres ante todas las generaciones venideras.

Abraham fue escogido por Dios y puesto como padre del pueblo. Dios abandonó a los idólatras a sus malas inclinaciones; pero para que entre los hombres no pereciera por completo la fe en el Dios verdadero, escogió el Señor al piadoso Abraham y le hizo patriarca o cabeza de un gran pueblo, diciéndole: "Sal de tu tierra y de tu parentela... y ven a la tierra que yo te mostraré... Te haré cabeza de una gran nación y te bendeciré y ensalzaré tu nombre... y en ti serán benditas todas las naciones de la tierra". La gran nación prometida fue Israel, que tomó este nombre del nieto de Abraham, Israel, antes Jacob, hijo de Isaac.

De esta manera Abraham fue colocado como cabeza del pueblo escogido, pueblo encargado de guardar la verdadera fe y las promesas. Por uno de sus descendientes, el Redentor, serían bendecidas y recibirían la salud todas las naciones de la tierra. De esta manera se hizo la gran promesa mesiánica.

## 3) GENEALOGIA DE CRISTO

Según la Genealogía del Mesías la línea de salvación desde el primer hombre hasta el Redentor, en sus figuras principales, es: Noé, Abraham, Isaac, Jacob, Moisés, Josué, David.

- a) A Moisés, el gran mediador de la Antigua Alianza, dijo Dios: "Yo te suscitaré un profeta de en medio de tus hermanos semejante a ti, y pondré mis palabras en su boca, y les hablaré todo lo que Yo mandaré". (Deuteronomio 18,15-19).
- b) El escogido será de la estirpe de David: "Cuando hayas terminado tus días... Yo levantaré después de ti a un hijo tuyo que nacerá de ti, y consolidaré su reino. (II Reyes 7,12).
- c) A Salomón le dijo Dios: "Yo aseguraré para siempre el trono de tu reino sobre Israel, como se lo prometí a tu padre David, diciendo: "será siempre de tu linaje el que ocupe el trono de Israel". (III Reyes 9,5).
- d) Los Patriarcas como los Profetas, vaticinaron al Mesías como imagen de Moisés, descendiente de Abraham y de David, como servidor de Yahvé, profeta y sacerdote, como el rey de Israel, como el Hijo del Hombre, como personaje de dolores porque cargaría con todos los pecados del mundo, como personaje glorioso y celestial.

## 4) PROFECIAS DE DAVID

El Señor le dio a David el don de profecía. He aquí las principales referentes al origen, muerte, resurrección y gloria del Salvador: "Delante de El se postrarán los reyes de Etiopía, los reyes de Tarsis y las islas le ofrecerán dones, y los reyes de Arabia y de Sabá le traerán presentes".

Ante el Niño de Belén, se presentaron estos reyes con oro, incienso y mirra. David contempló al Redentor en el momento de la pasión, habló personificando al Mesías, y por eso dijo: "Gusano soy y no hombre; oprobio de los hombres y desecho de la plebe. Búrlanse de mí cuantos me ven, abren los labios y mueven la cabeza". "Mi corazón es como cera que se derrite en mis entrañas. Seco está como un tejón mi paladar, mi lengua está pegada a las fauces, y me han echado al polvo de la muerte. Me rodean como perros, me cerca una turba de malvados; han taladrado mis manos y mis pies y puedo contar todos mis huesos. Ellos me miran y contemplan. Se han repartido mis vestiduras y echan suerte sobre mi túnica". (Sal. 21,7-19).

Es mucho para admirarnos de que el profeta haya visto y descrito mil años antes la pasión de Cristo con tales particularidades (taladrarle los pies y las manos, repartir sus vestidos, sortear la túnica, burlarse y menear las cabezas) que sólo por revelación de Dios era posible saberlas. Las profecías sobre la pasión del Señor se cumplieron al pie de la letra.

Pero fue Isaías, el mayor de los profetas, quien escribió en sus profecías cosas tales relativas al Salvador y con tal claridad en sus pormenores, que más que Profeta parece Evangelista, testigo ocular del Salvador y de sus actos. Entre muchas cosas Isaías dijo: "He aquí que una Virgen concebirá y dará a luz un hijo, y su nombre será Emmanuel". (Dios con nosotros). (Is. 7,14).

"Y brotará un retoño del tronco de Jesé (Padre de David) y retoñará de sus raíces un vástago, sobre el que reposará el espíritu de Yahvé, espíritu de sabiduría y de inteligencia, espíritu de consejo y de fortaleza, espíritu de entendimiento y de temor de Yahvé". (Is. 11,1,4).

# 5) LA HISTORIA DE ISRAEL

La Historia de Israel es hija de la fe religiosa, es una historia religiosa porque está subordinada a un fin religioso: hacer resaltar la voluntad salvadora de Dios. La mirada de Yahvé se dirige siempre hacia el "hijo", hacia su pue-

blo, hacia el reino glorioso del Mesías, reino de justicia y de paz.

Veremos después que en Cristo se cumplieron todas las profecías mesiánicas y que además El sobrepasó todas las figuras mesiánicas antiguas.

#### RESUMEN DE LA LECCION DECIMACUARTA

- Los profetas de Israel anunciaron el Mesías con suma precisión y finos pormenores. Todo lo que ellos dijeron del Mesías se aplica a Jesús de Nazaret, y sólo a El puede aplicarse.
- 2) Aparición progresiva del Mesías como el gran mediador. Para borrar los pecados de los hombres envió Dios el diluvio universal; luego volvieron a caer en pecado y Dios escogió a Abraham y lo hizo cabeza de un gran pueblo, Israel, para mantener la fe y la promesa mesiónica.
- 3) Genealogía del Mesías en sus figuras principales: Noé, Abraham, Isaac, Jacob, Moisés, Josué, David. Al mismo tiempo eran tipos del Mesías, porque eran mediadores entre Dios y el pueblo.
- 4) David profetizó sobre el origen, muerte, resurrección y gloria del Salvador. Pero fue Isaías quien más y mejor y con más claridad y precisión profetizó de Cristo, que más que profeta parece un evangelista o testigo ocular del Salvador.
- 5) La Historia de Israel es una historia religiosa porque hace resaltar la voluntad salvadora de Dios. La mirada de Yahvé se dirige siempre a su pueblo y hacia el reino glorioso del Mesías, que es reino de justicia y de paz.

#### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Anunciaron los Profetas el Mesías?
- 2ª) ¿Cómo fue apareciendo la salvación del pueblo?
- 3a) ¿Qué figuras del Antiguo Testamento representaron al Mesías?
- 4ª) ¿Quiénes fueron los principales profetas del Mesías?
- 5ª) ¿Por qué la Historia de Israel es religiosa?

# Lección Decimaquinta Preparación Próxima de Jesús

#### Puntos de Enseñanza

- 1) Ultimos Tiempos antes de Cristo.
- 2) Dos Mensajes del Cielo.
- 3) Predicación de Juan Bautista.
- 4) Bautismo de Jesús.
- 5) Bautismo Cristiano.

# 1) ULTIMOS TIEMPOS ANTES DE CRISTO

A) Los Judios: con los múltiples castigos que Dios les había enviado llegaron por fin a renunciar por completo a la idolatría y perseveraron creyendo en un solo Dios. En muchos, sin embargo, el culto de Dios sólo era exterior. Se gloriaban de conocer al verdadero Dios, pero le deshonraban quebrantando sus mandamientos. Por esta razón nació entre ellos tal corrupción de costumbres, que el historiador Flavio Josefo, su paisano y contemporáneo, comparó a Jerusalén con Sodoma.

Había por entonces en Judea dos sectas religiosas, las de los Fariseos y Saduceos, que disputaban acerca de la Ley y de sus prescripciones, extinguiendo los sentimientos religiosos y embrollándolos de tal manera que el pueblo no sabía a qué atenerse.

Los Fariseos ponían la justificación en prácticas meramente exteriores, y descuidaban la enmienda del corazón. Eran orgullosos, avarientos, envidiosos e hipócritas. Los Saduceos eran incrédulos, libertinos y epicúreos o amigos del placer; no creían en la inmortalidad del alma ni en la resurrección de los cuerpos; eran materialistas.

B) Los Paganos o Gentiles: Eran todos aquellos pueblos que no pertenecían al pueblo de Israel. Eran idólatras, entregados a la más espantosa corrupción de costumbres y a las pasiones más desenfrenadas. Los gentiles romanos poco a poco habían subyugado a todas las naciones vecinas; Roma era la capital y el Emperador romano el dueño.

Por entonces sólo Roma contaba 30.000 dioses y se les daba culto cometiendo inmoralidades.

La mayor parte del género humano se consumía en una esclavitud miserable. La maldad era tan universal que los

más avisados pensadores reconocían que no había salvación, si el cielo no se compadecía y venía en su auxilio. Por medio de los judíos dispersos por toda la tierra los gentiles conocieron los vaticinios de los Profetas acerca del Redentor. Por esta razón, judíos y gentiles, esperaban la venida del Salvador.

Todo esto hacía que el ansia por el Mesías fuese más grande, y que los israelitas tuviesen continuamente en sus labios aquellas palabras proféticas de Isaías: "Oh, cielos, mandad de lo alto el rocío y lluevan las nubes al Justo; ábrase la tierra y brote al Salvador y nazca con El la justicia".

Unos 450 años antes de Cristo, Malaquías, el último profeta, había exclamado lleno de alegría: "He aquí que pronto viene Aquel por quien todos suspiráis". A Juan Bautista le preguntaron: "¿Eres tú el Mesías?". La Samaritana, mujer pagana, dijo lo que todos sabían: "Yo sé que el Mesías tiene que venir". Esperaban, pues, un ser prodigioso, el ungido del Señor, en arameo Mesías y Chrestus en griego. El término era vago y permitía encarnar esperanzas contradictorias:

- a) Como un caudillo guerrero que llevaría al pueblo a la victoria.
- b) Como un rey fastuoso que surgiría de la casa de Judá.
- c) Como un Atila, con expresiones de rencor, de violencia y de furor, que pondría tributos a las naciones y las reduciría a pedazos como "tiestos de alfarero", que machacaba cabezas y acumulaba cadáveres en dilatados países. (Salmos 2,20;45).
- d) Como redentor del pecado y de la mentira, como portador de gracia y de verdad, redentor de todos los hombres, hasta de los gentiles, víctima expiatoria, humilde, que llega "montado sobre un asno". (Zac.9,9). Y más aún, como "varón de dolores". (Is.53). El Mesías del Calvario de Isaías no sería comprendido sino después de la muerte.

## 2) DOS MENSAJES DEL CIELO:

Malaquías había afirmado en nombre de Dios: "Enviaré a mi mensajero, y él preparará el camino delante de Mí". (Mal.3,1).

A) Anunciación del Precursor: S. Lucas principia su Evangelio diciendo: "Hubo en los días de Herodes, rey de Judea, un sacerdote de nombre Zacarías, cuya mujer, de la descendencia de Aarón, se llamaba Isabel. Ambos eran justos en la presencia de Dios e irreprensibles, caminaban en los preceptos y observaciones del Señor. No tenían hijos, pues Isabel era estéril y los dos ya avanzados en edad. El ángel Gabriel se apareció a Zacarías en el templo, y le anunció que Isabel, su esposa, tendría un hijo, Juan, el precursor de Cristo". (Lc.1,5-26).

El Angel había anunciado a Zacarías, no solamente que tendría un hijo, sino que ese hijo sería un gran santo y el precursor del Redentor. La oración fervorosa y constante alcanza de Dios los más grandes bienes.

B) Anunciación del Nacimiento de Jesús: "A los seis meses después del nacimiento de Juan fue enviado el ángel Gabriel a María", a quien le anuncia el nacimiento de Jesús. (Lc. 1,26).

María era hija única de Joaquín y Ana, descendientes de David. El Angel llama a Jesús "hijo del Altísimo e hijo de Dios", concebido por obra del Espíritu Santo; redimirá a su pueblo de los pecados. Sólo Dios podía perdonar los pecados. Luego Jesús tiene que ser Dios. En El se cumplirán todas las profecías.

# 3) PREDICACION DE JUAN BAUTISTA:

Cuando hubo llegado el tiempo prometido Isabel dio a luz a Juan, nombre que le había puesto el mismo Dios. Siendo aún muy joven se retiró a vivir en el desierto, a la orilla occidental del Mar Muerto. Allí sirvió a Dios con ayunos, oraciones, penitencia y contemplación, más o menos hasta los 30 años. Vino luego por toda la región del Jordán predicando el bautismo de penitencia en remisión de los pecados, según estaba escrito en los oráculos del profeta Isaías: "Voz que clama en el desierto; preparad el camino del Señor, enderezad sus sendas". (Lc. 3,1-5).

Hablaba sin cesar impulsado por el Espíritu, y lo que decía era la frase que la humanidad gusta menos de oír: "Penitencia". Anunciaba espantosas catástrofes; llevaba un vestido de piel de camello, ceñido a los riñones por un cinturón de cuero y se alimentaba de saltamontes y de miel silvestre.

A los fariseos y saduceos que venían por curiosidad a escucharlo, les decía: "Raza de víboras, ¿quién os ha enseñado a huír de la ira que llega? Haced dignos frutos de penitencia y no andéis diciéndoos: tenemos por padre a Abraham; porque yo os digo que puede Dios sacar de estas piedras hijos de Abraham. Ya el hacha está puesta a la raíz del árbol. Todo árbol que no dé buen fruto será cortado y arrojado al fuego".

Las muchedumbres le preguntaban: ¿Qué hemos de hacer? Y él respondía: "El que tiene dos túnicas, dé una al que no la tiene, y el que tiene alimentos haga lo mismo".

A los publicanos o recaudadores de impuestos les decía: "No exigir nada fuera de lo que está tasado". A los soldados les decía: "No hagáis extorsión a nadie ni denunciéis falsamente y contentaos con vuestra soldada o sueldo".

Hallándose el pueblo en expectativa y pensando si sería Juan el Mesías, decía: "Yo bautizo en agua, pero llegando está otro más fuerte que yo, a quien no soy digno de soltarle la correa de las sandalias. El os bautizará en el Espíritu Santo y en fuego. En su mano tiene el bieldo para limpiar su era y almacenar el trigo en su granero, mientras la paja la quemará con fuego inextinguible". (Lc.3, 1-17).

Juan bautizaba con el agua, y de aquí el sobrenombre de Bautista dado por S. Lucas y el mismo Salvador. El Bautismo era una ceremonia simbólica y figurativa; simbolizaba la purificación que se adquiere por la penitencia; representaba el bautismo de Cristo, el cual purifica y santifica realmente.

# 4) BAUTISMO DE JESUS:

Mientras tanto, Cristo había nacido en Belén, había sido cantado por los Angeles y había sido adorado por los Reyes; había llevado en su pequeño hogar una vida de obediencia y sumisión, y había crecido en gracia y verdad delante del Altísimo.

También, como los israelitas, un día se presentó a Juan en las orillas del Jordán para ser bautizado en el agua. Al instante que salió del agua, estando en oración, abriéronse los cielos y el Espíritu Santo descendió sobre El a manera de paloma, y oyóse una voz del cielo que decía: "Este es mi Hijo amado, en quien tengo mis complacencias". (Mt.3,17; Jn.1,32).

Tal fue la grandiosa escena del encuentro del profeta Juan con el Mesías. Los grandes acontecimientos espirituales se desarrollan con extremada sencillez. En este bautismo se manifestó la Divinidad, la Santísima Trinidad.

# 5) BAUTISMO CRISTIANO:

Jesús quiso así animarnos a la penitencia instituyendo el bautismo cristiano. En todo bautismo se repite lo mismo: se abre el cielo, baja el Espíritu Santo sobre el bautizado y el Padre lo reconoce como hijo, hermano de Cristo y miembro de la Iglesia.

#### RESUMEN DE LA LECCION DECIMAQUINTA

1) Entre los judíos grave corrupción de costumbres. Había dos sectas: A) Los Fariseos eran amantes de las prácticas exteriores, descuidando la enmienda del corazón; orgullosos, avarientos, envidiosos e hipócritas.

Los Saduceos eran incrédulos, libertinos, epicureos y materialistas.

Los Gentiles o paganos eran idólatras, practicantes de todos los vicios.

Roma, capital del mundo pagano daba culto inmoralmente a 30.000 dioses. Existía la esclavitud más degradante. Ante tal maldad universal, judíos y paganos esperaban la venida del Mesías.

- 2) Dos mensajes del cielo tuvieron lugar: el ángel Gabriel anuncia a Zacarías el nacimiento de Juan Bautista, y a María el de Jesús.
- 3) Nace Juan Bautista, bautiza con aguas del Jordán y predica "penitencia" y dice que se acerca el Mesías.
- 4) Nace Jesús en Belén, lo cantan los Angeles y lo adoran los Reyes y a los 30 años es bautizado por Juan en el Jordán. Baja sobre El el Espíritu Santo, y el Padre Eterno lo saluda como a su Hijo muy amado.
- 5) Cristo al hacerse bautizar dio al bautismo el poder de perdonar los pecados, anuncio de una nueva creación espiritual, por la que nos hacemos hijos de Dios, herederos de la gloria sempiterna.

#### CUESTIONARIO

- 1a) ¿En qué estado moral estaba el mundo antes de Cristo?
- 2ª) ¿Cuáles fueron los dos mensajes del cielo?
- 3ª) ¿Cuál fue el papel de Juan Bautista?
- 4ª) ¿Qué pasó en el nacimiento de Jesús y en su bautismo?
- 5ª) ¿Qué es el bautismo cristiano?

# Lección Decimasexta Jesús Inaugura su Reino

#### Puntos de Enseñanza

- 1) Plenitud de los Tiempos.
- 2) Jesús principia su Vida Pública.
- 3) Nota Apologética: Hermanos y Primogénitos.
- 4) Jesús expulsa a los Mercaderes.
- 5) Reacción de los Judíos.

#### 1) PLENITUD DE LOS TIEMPOS:

Vino entonces Cristo y trajo la plenitud de los tiempos. El era el centro de la Historia, eje de los acontecimientos del mundo; El resume cuanto brindaron a la humanidad, respecto a la salvación, los tiempos que le precedieron; El llevó a los tiempos la plenitud definitiva, hasta el día en que cese todo el tiempo. Solamente el que vive de Cristo, vive de la plenitud de los tiempos.

¿Qué significa "plenitud de los tiempos?" R Es la expresión usada en la Revelación para designar un doble hecho:

- a) La venida de Cristo a dar cumplimiento a las promesas de salvación hechas por Dios.
- b) El mismo Cristo en persona es la plenitud de los tiempos.

Lo atestiguó así S. Pablo: "Cumplido que fue el tiempo, envió Dios a su Hijo, formado de una mujer y sujeto a la Ley, para redimir a los que estaban debajo de la ley, y a fin de que recibiésemos la adopción de hijos de Dios". (Gal. 4.4).

A Cristo conduce todo lo que le precede, y de El procede todo lo que le sigue.

#### 2) PRINCIPIA SU VIDA PUBLICA:

Después del bautismo en el Jordán, el Espíritu empujó a Jesús al desierto. "Allí permaneció cuarenta días orando y ayunando, y allí fue tentado por Satán. Estaba entre los animales salvajes y le servían los Angeles". (Mc.1,13). Esta necesidad constante de meditación fue uno de los rasgos fundamentales del carácter de Jesús.

Regresó Jesús del desierto y fue a las orillas del Jordán. Apenas lo vio Juan Bautista dijo a sus discípulos: "He ahí el Cordero de Dios".

Dos discípulos del profeta, Andrés y Juan, siguieron inmediatamente a Jesús: "Rabí (Maestro) ¿dónde vives?". Y El les dijo: "Venid y lo veréis". Desde entonces se quedaron con El.

Andrés volvió a buscar a su hermano Simón, el pescador, y le dijo: "Hemos encontrado al Mesías". Simón se hizo conducir a El. Entonces habiéndole mirado Jesús, le dijo de improviso: "Tú eres Simón, hijo de Jonás, pero en adelante te llamarás Kefas, que quiere decir Pedro".

Al día siguiente Jesús volvió a Galilea y en el camino encontró a Felipe y le dijo: "Sígueme". Y lo siguió... Felipe habló a Natanael y le dijo: "Hemos encontrado a Aquel de quien escribió Moisés y los Profetas: a Jesús, el hijo de José, el de Nazaret... Ven y lo verás". Vio Jesús venir hacia sí a Natanael, y dijo de él: "He aquí un verdadero israelita en quien no hay doblez". Díjole Natanael: "¿De dónde me conoces?". Respondióle Jesús: "Antes que Felipe te llamara, te vi cuando tú estabas debajo de la higuera".

Al oír esto Natanael, le dijo: "Oh, Maestro, tú eres el Hijo de Dios, tú eres el Rey de Israel". (Jn.1,35-51).

Jesús tenía ya cinco compañeros que había conquistado con su mirada y con sus palabras para el reino de Dios. Notemos nosotros ese misterioso poder de Jesús al penetrar en los corazones con violencia verdaderamente sobrenatural.

Algo debieron colegir estos primeros discípulos cuando lo llamaron "Maestro, Mesías, Hijo de Dios, Rey de Israel". Tal vez la predicación de Juan Bautista había influído profundamente en ellos; tal vez la sola presencia de El fue suficiente para que ellos creyesen desde un principio.

Con estos cinco compañeros, más la Santísima Virgen, Jesús fue invitado a unas bodas en Caná de Galilea y asistió a ellas. Habiendo faltado el vino durante la fiesta, María intercedió ante su Hijo y El cambió el agua en vino, con gran admiración de todos los asistentes. "Este fue el primer milagro que hizo Jesús... Y manifestó su gloria

y creyeron en El sus discípulos. Después de esto bajó a Cafarnaum El con su Madre, sus hermanos y sus discípulos y permanecieron allí algunos días". (Jn.2,11-12).

#### 3) NOTA APOLOGETICA:

Estos "hermanos" del Señor, de quienes nos habla S. Juan, no son hermanos de sangre, sino parientes o familiares, más o menos próximos. En algunos pasajes se dan los nombres de estos familiares: Santiago, José, Simón y Judas. (Mt.13,55).

En el Nuevo Testamento nunca se habla de "hijos" de José y de María, sino sólo de "hermanos y hermanas" de Jesús, precisamente en la acepción de parientes.

Ni en hebreo ni en arameo hay palabra que exprese específicamente el grado de parentesco; este se expresa por un circunloquio. Ejemplos de esto hay numerosos en la Biblia. Los evangelistas Mateo, Marcos y Juan nos dejaron el nombre de la madre de estos familiares. "En el Calvario, dice S. Mateo, había allí, mirándole desde lejos muchas mujeres que habían seguido a Jesús desde Galilea para servirle; entre ellas, María Magdalena y María la madre de Santiago y de José, y la madre de los hijos de Zebedeo". (Mt.27,56).

Los hijos de Zebedeo eran Juan y Santiago el Mayor, y su madre se llamaba Salomé, "la perfecta". (Mc.15,40). El dogma de la virginidad perpetua de María está basado en esta verdad histórica.

Lo mismo ocurre con la palabra "primogénito", primer hijo, cuyo significado en la Biblia encierra, no idea numérica, sino legal, la de que el primer hijo debía consagrarse al Señor. Por tanto, "primogénito" no significa que la madre haya tenido otros hijos después, como cuando decimos esa madre murió al primer parto. Nadie entiende que después esta mujer hubiera tenido otros hijos.

# 4) JESUS SUBE A JERUSALEN Y EXPULSA A LOS MERCADERES

Dice S. Juan: "Estaba próxima la pascua de los judíos y subió Jesús a Jerusalén. Encontró en el Templo a los vendedores de bueyes, de ovejas y palomas, y a los cambistas sentados; y haciendo de cuerdas un azote, los arrojó a todos del Templo, con las ovejas y los bueyes; derramó el dinero de los cambistas y derribó las mesas; y a los que vendían palomas les dijo: "Quitad de aquí todo esto, y no hagáis de la casa de mi Padre, casa de contratación". Entonces se acordaron sus discípulos de que estaba escrito: "El celo de tu casa me tiene consumido".

La Pascua era una de las tres grandes fiestas de los Judíos, y se había instituído para conmemorar, con la cena del cordero, la liberación de la esclavitud egipcia, y la indulgencia acordada por Dios en favor de los primogénitos israelitas.

Esta fiesta se celebraba con especial pompa en Jerusalén, en el Templo y en los hogares. Todo israelita debía ofrecer sacrificio consistente en un buey o en una oveja por los ricos, y en una paloma, por los pobres.

Para facilitar a los peregrinos adquirir en Jerusalén las materias para los sacrificios, así como para facilitar a todos el cambio de sus monedas locales por la moneda que regía en el Templo, se había permitido instalar puestos de venta y de cambio en el mismo recinto del Templo, en el atrio de los gentiles.

El cuadro de abusos a que esto dio lugar, era deplorable: balidos de ovejas, mugidos de bueyes, estiércol de animales..., disputas, regateos, altercados de vendedores, etc. El atrio de los gentiles se había convertido en un mercado. Esta la causa de la indignación de Jesús. Quiso imponer la veneración de la casa de su Padre.

Los tres sinópticos afirman que Cristo dijo: "Mi casa es casa de oración". Al decir "mi casa" o la "casa de mi Padre", Jesús no solamente se proclamó Mesías, sino "Hijo de Dios". Esto sólo podía decirlo el Mesías.

Este gesto de Jesús lo relaciona inmediatamente con la autoridad que tiene como Mesías.

# 5) REACCION DE LOS JUDIOS Y CREDENCIALES DE CRISTO:

Las autoridades del Templo se dirigieron a Cristo y le preguntaron: "¿Qué señal nos das para hacer estas cosas?". Los funcionarios levíticos que no conocían a Cristo le piden les muestre la autoridad que El tenga para obrar así, usurpando el poder de ellos y censurándolos. Respondióles Jesús: "Destruíd este templo y Yo en tres días lo reedificaré". Los judíos le dijeron: "Cuarenta y seis años se han gastado en la edificación de este templo, ¿y tú lo has de levantar en tres días?".

Mas El les hablaba del templo de su cuerpo. Así, cuando hubo resucitado de entre los muertos, sus discípulos hicieron memoria de lo que había dicho, y creyeron a la Escritura y a las palabras de Jesús.

En el tiempo, pues, que estuvo en Jerusalén con motivo de la fiesta de la Pascua, "creyeron muchos en su nombre, al ver los milagros que hacía". (Jn.2,18).

La doctrina que predicaba y los milagros que hacía eran las credenciales de Cristo para obrar con autoridad propia.

#### RESUMEN DE LA LECCION DECIMASEXTA

- La plenitud de los tiempos es la expresión usada para designar: a) La Venida de Cristo para que se cumplieran las promesas de salvación; b) El mismo Cristo en persona.
- 2) Jesús principia su vida pública: Después del bautismo en el Jordán, fue al desierto y allí fue tentado por Satán. Regresó y se encontró con Juan Bautista, quien al verlo dijo: "He ahí el Cordero de Dios". Algunos discípulos de Juan siguieron a Jesús: Andrés y Juan, Simón, Felipe y Natanael. Estos desde un principio lo llamaron: "Maestro, Mesías, Hijo de Dios, Rey de Israel".

Fue invitado a unas bodas en Caná y allí hizo el primer milagro; de esta manera manifestó su gloria y sus discípulos creyeron en El.

- 3) Apologética sobre los "hermanos" de Cristo. Estos no eran hermanos de sangre, puesto que María no tuvo más hijos, sino "parientes" más o menos próximos: Santiago y José, Simón y Judas. Zebedeo y Salomé eran padres de Juan y de Santiago el Mayor. La palabra "primogénito" indica idea legal y no numérica: se llamaba primogénito aunque no hubiera más hijos.
- 4) Jesús sube a Jerusalén y expulsa a los mercaderes del Templo. Todo israelita al visitar el Templo tenía que ofrecer algo, consistente en animales o frutos de la tierra. Se había permitido la venta de estos elementos en el atrio de los gentiles. Esta la causa del mercado y de los abusos. Jesús llama al Templo "mi casa", o la "casa de mi Padre"; de esta manera se proclamó "Mesías e hijo de Dios".
- 5) Reacción de los Judíos. Le dijeron a Cristo: "¿Qué autoridad tienes para hacer esto?" Jesús les presentó su propia doctrina y los milagros. Por eso obraba con autoridad propia.

#### CUESTIONARIO

- (a) ¿Qué es la expresión: plenitud de los Tiempos?
- ¿De qué manera Cristo principió su vida pública?
- 3ª) ¿Qué significa la palabra "Hermanos" de Cristo, y "primo-
- 4ª) ¿Por qué el Templo estaba convertido en mercado?
- ¿Cómo reaccionaron los judíos y qué credenciales presentó Cristo?

# Lección Decimaséptima

#### Jesus Predica el Misterio del Reino

#### Puntos de Enseñanza

- 1) Tema fundamental de la Predicación de Cristo.
- 2) Fases del Reino:
  - A) El Reino en el Antiguo Testamento.
  - B) El Reino en Juan Bautista.
  - C) El Reino es la llegada de Cristo.
  - D) Es una situación espiritual de las almas.
  - E) Este Reino está enmarcado en la Iglesia.
  - F El Reino de los Cielos definitivo es la Salvación.
- 3) Condiciones o cualidades para entrar en el Reino.
- 4) Suerte de los hombres en la vida eterna.

#### 1) TEMA FUNDAMENTAL DE LA PREDICACION DE CRISTO

Este Reino es un misterio divino, de ahí que no podamos expresar con palabras humanas su naturaleza íntima. Jesús mismo habla del Reino de Dios como un "misterio". "A vosotros se os ha concedido, (dice a los Apóstoles) el tener parte en los misterios del Reino de Dios". (Lc.8,10; Mc.4.11).

Es un reino en medio de este mundo, pero no es de este mundo; si estuviera en medio de este mundo, sería visible, compuesto de hombres y destinado a hombres; pero no es de este mundo, solicita al hombre en la parte que tiene de eterno e inmortal. Es lo más oculto porque es de naturaleza espiritual, divina, tan oculto como el alma, como la gracia, como la vida de Dios en nosotros; pero también lo más precioso, precisamente porque es de naturaleza divina. El Señor y Rey de este reino, es el mismo Dios. Dios nos llama a pertenecer a este reino, y divinos son sus bienes: perdón de los pecados, vida nueva y eterna, verdad y gracia en comunión con Dios, reino de verdad y de vida, de justicia y santidad; es un tesoro que supera todas las riquezas de esta vida, pero está oculto y solamente la fe puede reconocer su valor.

El reino de Dios, es el núcleo y el morivo dominante de la predicación de Jesús. S. Marcos dice: "Vino Jesús a Galilea predicando el Evangelio del Reino de Dios y diciendo: Se ha cumplido ya el tiempo y el reino de Dios está cerca; arrepentíos y creed al Evangelio". (Mc.1,14-16). Pero los temas que El tocaba y las formas empleadas en su enseñanza fueron múltiples.

#### 2) FASES DEL REINO:

A) El Reino de Dios en el Antiguo Testamento: Los antiguos Profetas habían anunciado un Reino de Dios que los antiguos israelitas habían entendido como una futura prosperidad y poder de Israel, llenos de felicidad material, liberación del yugo romano y aniquilamiento o sumisión de los enemigos de Israel. Estos eran los bienes supremos que el pueblo esperaba del establecimiento del reino de Dios o de su Ungido, el Mesías. Sin embargo algunos rabinos hablaban de un mundo escatológico, o sea de aquel que llegaría al fin de los tiempos, que comenzaría con un juicio sin misericordia y con la resurrección de los muertos, pero que tan sólo los justos de Israel tendrían parte en los bienes prometidos.

B) El Reino de Dios en el último profeta, Juan Bautista: "En aquellos días apareció Juan el Bautista predicando en el desierto de Judea, diciendo: Arrepentíos, porque el reino de los cielos está cerca". (Mt. 3,1-3). Se referia al reino del Mesías, a Cristo.

Cristo. El lo lleva en sí mismo y los que le escuchan y se hacen discípulos suyos han entrado ya en el reino. El reino está presente en el misterio de su mensaje y de su promesa. Por eso exige imperiosamente la fe en su persona.

El reino está sobre la tierra: Jesús mismo es quien lo dice: "Si Yo saco a los demonios por virtud del Espíritu de Dios, es que ya ha llegado entre vosotros el reino de Dios". (Mt. 12,28). Preguntado por los fariseos, cuándo llegaba el reino de Dios, les respondió diciendo: "He aquí que el reino de Dios está ya entre vosotros". (Lc. 17,20). Jesús pone el reino de Dios en relación inmediata con su propia persona y misión. No sólo anuncia la venida del reino de Dios, sino que lo inaugura solemnemente por sus obras. Sus victorias sobre el demonio ponen de manifiesto que impera ya el regio poder de Dios; sus milagros proclaman la venida del reino de Dios y de la salud prometida por los profetas; su misión realiza las promesas de

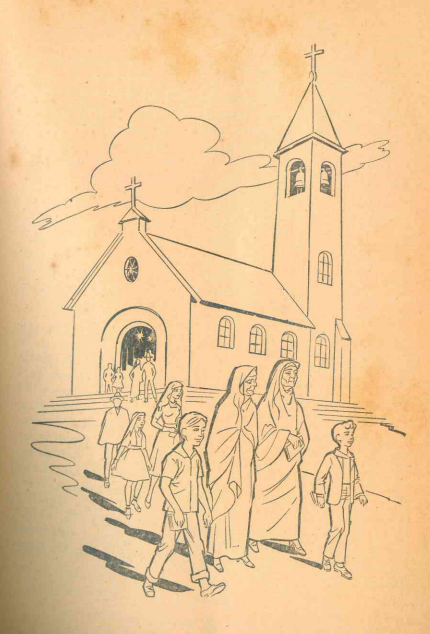
salud del Antiguo Testamento. De ahí que Jesús exija para sí la misma resolución que para el reino de Dios; o se está con El o contra El; al que le confesare delante de los hombres El le confesará delante de su Padre; al que le negare, le negará. (Mt. 10,32).

Para seguirle se impone la renuncia a los más caros bienes; el que por amor suyo y del Evangelio renuncia a todo, recibirá ya en este mundo el ciento por uno y la vida eterna en el futuro. (Mc. 10,29; Lc. 18,29).

D) El reino es una situación espiritual de las almas, que sustituye al antiguo Israel; excluye de él completamente el nacionalismo y las esperanzas materiales de los judíos. Ya no hay confines nacionales. Todos los que creen, tanto israelitas como paganos, renacen en este reino y se convierten en hijos del mismo.

El reino es una sincera conversión moral y espiritual de las almas: "Haced penitencia, cambiad de pensamientos y creed en la buena nueva". (Mc.1,15; Mat. 4,17). Buscad primero el reino de Dios y su justicia; y esta justicia ha de caracterizarse por la sinceridad y la bondad, mucho más perfecta que la de los fariseos; una confianza verdaderamente infantil y humilde, el cumplimiento de la divina voluntad, el ejercicio de las buenas obras (Mt. 25,31). La caridad es una virtud de los hijos del reino de Dios. "Os doy un mandamiento nuevo; que os améis mutuamente; que como Yo os he amado, así os améis unos a otros". "Os reconocerán por discípulos míos, precisamente en esto: por el amor que os tendréis unos a otros". El pertenecer al reino supone como condición imprescindible la caridad fraterna: "Ama al Señor tu Dios con toda tu alma... y al prójimo como a ti mismo". Llevaos el peso unos a otros y así cumpliréis la ley de Cristo". Por todas estas razones el reino de Dios tiene una profunda significación, de la que carece la escatología judía.

E) El reino moral y espiritual se concretiza en la Iglesia. Jesús condensa la fisonomía de este reino en una forma social, orgánica y pública, que es la Iglesia. A Pedro le



dice: "A ti te daré las llaves del reino de los cielos; lo que atares en la tierra quedará atado en los cielos; y lo que desatares en la tierra quedará desatado en los cielos". (Mt. 16,19). "El reino de Dios es la Iglesia, no la que está en este lugar, sino la que está en este lugar y en todo el orbe; no la que existe en este tiempo, sino la que existe desde Abel y existirá hasta la consumación de los siglos; y la forman todos los que creen y creerán en Cristo, todo el pueblo de los santos que pertenecen a una sola comunidad; esta comunidad es el cuerpo de Cristo, y su cabeza es el mismo Cristo. Los fieles que El redimió con su sangre son el reino de Dios". (Agustín, De Trin, 1,10,219). La Iglesia perpetuando sobre la tierra el ministerio de Cristo, constituye el reino de Dios en su aspecto visible y social; procurando la santificación de las almas, actúa el mismo reino en su aspecto íntimo y carísimo. De esta manera la Iglesia prepara el reino definitivo de la salvación, en su situación final y celestial definitiva, que es propiamente el reino de Dios en los cielos, el reino de los cielos.

F) El reino definitivo es la salvación eterna: Este reino de Cristo, que es espiritual y eterno, se empieza en la tierra, y se perfecciona en el cielo. Cristo llama a la Iglesia "reino de los cielos", porque los que en ella viven, son pretendientes del verdadero y seguro reino de los cielos. El reino de Dios, que Jesús anunció en muchos pasajes, tiene un sentido trascendente, es decir, pasa los límites de este mundo y significa el fin de las cosas presentes (sentido escatológico) y el principio de un orden nuevo y definitivo, distinto de todo lo antes conocido. Es el reino de Dios antes prometido a los pobres y perseguidos, es su recompensa en el cielo. (Mat. 5,3-12). Entrar en el reino de Dios significa entrar en la vida eterna o salvarse (Mat.9,43-47). O entrar en el gozo del Señor que es lo contrario a condenarse, según S. Mateo o ir al infierno, o ser arrojado en las tinieblas exteriores.

# 3) CONDICIONES O CUALIDADES PARA ENTRAR EN EL REINO DEFINITIVO:

- A) La Fe: es el primer paso hacia el reino de Dios, mas no el único ni el último porque el reino de Dios no es un todo acabado y perfecto, sino que está en vías de crecimiento. Así lo da a entender Cristo en algunas de sus parábolas. "Quien creyera y fuere bautizado, se salvará; quien no creyere se condenará". (Mc. 16-16). Se practica por la caridad a Dios y al prójimo.
- B) Hacer penitencia: convirtiéndose del pecado: Para enseñar penitencia están las parábolas de la Oveja Perdida, (Lc. 15,3-7); de la Dracma perdida, (Lc.15,8-10); del Hijo Pródigo, (Lc.15,11-32); de los Obreros de la Viña, (Mt.20,1-16).
- C) Hacer la voluntad de Dios absoluta y perpetuamente: (Lc. 9,60-62). Lc. 14,18; Mt. 24).
- D) Renunciar a todo lo incompatible con el Reino: el pecado, el escándalo. (Mt. 5,29; 18,8 ss).
- E) Renunciar a los bienes terrenos, aún a los más caros, v.g. al amor familiar. (Mt.10-37; Mc.10,29s; Lc.18, 29ss.)
- F) Confesar a Cristo delante de los hombres. (Mt. 10,32; Mc.8,38).
- G) Practicar los Obras de Misericordia con el Prójimo; dar comida al hambriento, bebida al sediento, hospedaje al peregrino, vestido al desnudo, visitar a los enfermos y a los presos. A quienes obren así el Rey les dirá: "Venid, benditos de mi Padre y tomad posesión del reino preparado para vosotros desde la creación del mundo" (Mt. 25,31-40). La omisión de estas obras de misericordia, será causa de reprobación: "Cuando dejasteis de hacer esto con uno de estos pequeñuelos, conmigo no lo hicisteis... E irán al suplicio eterno". (Mt. 25,41-46).
- H) Practicar el Sermón del Monte; Carta Magna del Cristianismo, la divina paradoja, la audaz inversión de

los valores vulgares que desconcierta al mundo. "Bienaventurados los pobres... los mansos, los que lloran, los que tienen hambre y sed de justicia, "porque suyo es el reino de los cielos". (Mt. 5,3-12; Lc. 6,20-23).

# 4) LOS QUE SIENDO LLAMADOS AL REINO NO QUIEREN PERTENECER A EL:

Serán sustituídos por los pecadores arrepentidos y por extraños. Parábola de los Deudores. (Lc. 7,36-56); del Fariseo y el Publicano, (Lc. 18,9-14); del Convite Nupcial (Mt. 22,1-10); de los Dos Hijos, (Mt. 21,28-32). Los ricos serán sustituídos por los pobres en la posesión del reino. Parábola del Rico Epulón y del pobre Lázaro (Lc. 16, 19-31). Los judíos incrédulos serán sustituídos por gentiles. Parábola de los viñadores homicidas. (Mt.21,33-41).

La condición terrena del reino, comprende en sí a los Buenos y a los Malos; pero después del juicio, (sentido escatológico) la condición de los primeros será el gozo de la vida eterna; la de los segundos, el suplicio eterno. Parábolas de la Cizaña, (Mt. 13,24-30; 36-42); de la Red. (Mt. 13,47-50).

#### RESUMEN DE LA LECCION DECIMASEPTIMA

- 1) Cristo predicó un reino misterioso, espiritual, reino de la verdad y de la vida, de justicia y santidad; un tesoro oculto cuyo valor tan sólo puede conocer la fe.
- 2) Fases del reino: A) Para los israelitas del Antiguo Testamento el Mesías sería un rey cuyo reino estaría colmado de prosperidad material, de gloria nacionalista, de poder guerrero. B) Para Juan Bautista la penitencia era condición para entrar en el reino: "Haced penitencia porque el reino de los cielos está cerca". C) El reino de Dios es Cristo mismo quien lo inaugura predicando una doctrina nueva, haciendo milagros y arrojando de las almas el demonio. D) El reino de los cielos está en las almas, en las que tienen fe en Cristo, hacen la voluntad de Dios, ejercitan buenas obras, se convierten de sus pecados, aman a Dios y al prójimo. Por tanto este reino en las almas, es una actitud moral y espiritual. E) Cristo mismo fundó un

nuevo pueblo que reemplazaría al de Israel para fundar en él su reino; le dio una constitución social, orgánica y pública, y por tanto visible: La Iglesia. A Pedro le dijo: "A ti te daré las llaves del reino de los cielos". F) El reino de los cielos es, sobre todo, la salvación eterna de cada ciudadano de la Iglesia. Entrar en el reino de los cielos significa entrar en la vida eterna y salvarse, gozar de la visión de Dios.

- 3) Cualidades para entrar en el reino definitivo: Tener fe en Cristo, hacer penitencia, hacer la voluntad de Dios, evitar el pecado y el escándalo, renunciar a todos los bienes terrenos, confesar a Cristo delante de los hombres, practicar las obras de misericordia con el prójimo y los mandatos del Sermón de la Montaña: pobreza, mansedumbre, penas y dolores, la pureza, sufrir persecuciones, buscar la justicia y practicar la caridad.
- 4) Dios quiere que todos los hombres se salven, es decir, hagan parte del reino de los cielos; todos serán llamados, pero habrá algunos que no quieren oír ese llamamiento; entonces serán sustituídos por otros: los primeros por los últimos, los ricos por los pobres, los fariseos por los publicanos y los pecadores arrepentidos, los incrédulos por los paganos convertidos.

En el reino terrenal Dios hace salir el sol sobre buenos y malos, pero después del juicio, no entrarán en el reino definitivo del goce eterno sino los que posean las cualidades antes dichas.

#### CUESTIONARIO

- 12) ¿Cuál fue el tema fundamental de la Predicación de Cristo?
- ¿Cómo concebían los israelitas el reinado del Mesías? ¿Cómo lo concibieron el Bautista y Cristo? ¿Puede existir ese reino en las almas?
- 3ª) ¿De qué manera enmarcó Cristo el reino en la Iglesia? ¿Cuál es el definitivo reino de los cielos?
- Qué cualidades se requieren para entrar en el reino de los cielos?
- 5ª) ¿Qué suerte correrán los hombres en la vida eterna?

## Lección Decimaoctava

## Jesús es el Hijo de Dios y su Servidor

#### Puntos de Enseñanza

- 1) Divinidad de Jesucristo.
- Testimonios externos:
   Profetas, Angeles, S. Isabel, Magos, Juan Bautista, Padre Celestial, Apóstoles.
- 3) Testimonios internos:

Del mismo Cristo: conoció el porvenir. Los pensamientos de los hombres, los secretos de Dios; ejecutó acciones divinas.

### 1) DIVINIDAD DE JESUCRISTO:

Desde que Jesucristo apareció sobre la tierra no ha cesado de tratarse esta cuestión. ¿Es o no el Hijo de Dios?

Jesús no es solamente el Cristo o Mesías esperado, sino que es el Hijo de Dios en persona, el Hijo que el Padre nos ha enviado a los hombres para nuestra salvación, dotado de poderes divinos, unido con el Padre por una relación filial absolutamente específica y sin par.

La expresión "Hijo de Dios" se encuentra 24 veces en los sinópticos; 31 veces en San Juan y 18 veces en S. Pablo. Como esta es la idea esencial de la Cristología y de nuestro estudio, traemos para probar la Divinidad de Jesucristo tres clases de testimonios: externos, internos y los de la Historia.

#### 2) TESTIMONIOS EXTERNOS:

A) Los Profetas: Lo que los Profetas dijeron del Mesías se aplica a Jesús de Nazaret, y sólo a El puede aplicarse. Ya vimos que ellos habían anunciado de Cristo el tiempo de su advenimiento, su genealogía, su nacimiento milagroso de una virgen, su misión y sus deberes, su pasión, muerte, resurrección y ascensión, sus milagros, su glorificación y su divinidad. A este respecto dijo Isaías: "El Señor mismo os dará por eso la señal: he aquí que la virgen grávida, da a luz y le llama Emmanuel, Dios con nosotros". (Is. 7,14). "Y se dirá en aquel día: he aquí a nuestro Dios; hemos esperado en El, que nos salvará" (Is. 25,9). "Mirad a vuestro Dios... Dios mismo en persona vendrá y os salvará". (Is. 35,4). "Pero tú, Belén de Efrata, pequeño entre los clanes de Judá, de ti me saldrá quien señoreará en

Israel. . . . Y se afirmará y apacentará con la fortaleza de Yahvé y con la majestad del nombre de Yahvé, su Dios". (Miqueas 5,2-5). "He aquí que voy a enviar a mi mensajero, que preparará el camino delante de mí, y luego en seguida vendrá a su templo el Señor a quien buscáis y el Angel de la alianza a quien deseáis" (Malaquías, 3,1). "El Mesías dice: voy a promulgar un decreto de Yahvé". El me ha dicho: "Tú eres mi Hijo, yo te he engendrado hoy". (Salmo 2,7).

- B) Los Angeles. Estos anunciaron el nacimiento del Mesías, Salvador y Señor: Al entrar el ángel Gabriel en la estancia de María, le dijo: "No temas, María, porque has hallado gracia delante del Señor y concebirás en tu seno y darás a luz un hijo, a quien pondrás por nombre Jesús, El será grande y llamado Hijo del Altísimo, y le dará el Señor Dios el trono de David, su padre y reinará en la casa de Jacob por los siglos, y su reino no tendrá fin". (Lc.1,30-34). Un Angel del Señor se apareció a los Pastores en la noche de Navidad y dijo: "No temáis, os anuncio una gran alegría que es para todo el pueblo: os ha nacido hoy un Salvador, que es el Cristo Señor, en la ciudad de David. Esto tendréis por señal: encontraréis al niño envuelto en pañales y acostado en un pesebre". (Lc.2,8-13).
- C) Isabel: al recibir la visita de María, le dice: "¿De dónde a mí que la madre de mi Señor venga a mí?". (Lc. 1,43).
- D) Los Magos de Oriente: "Entrados a la casa, vieron al Niño con María su madre, y de hinojos le adoraron, y abriendo sus tesoros, le ofrecieron dones: oro, incienso y mirra". (Mr. 2,10-12). Le dieron tributo de adoración como a imagen viviente de la divinidad y le ofrecieron dones principescos.
- E) Juan Bautista, fue enviado para preparar los caminos del Señor como mensajero de la venida del Poderoso. Cuando Juan Bautista vio a Jesús dijo: "He aquí el Cordero de Dios, ved aquí al que quita los pecados del mundo. Este es Aquel de quien yo dije: En pos de mí viene un

varón, el cual ha sido engendrado antes que yo, por cuanto era primero que yo; yo no le conocía; pero he venido a bautizar con agua, para que El sea reconocido en Israel". Y dio Juan este testimonio diciendo: "Yo he visto al Espíritu descender del cielo en forma de paloma y reposar sobre El. Mas el que me envió a bautizar con agua me dijo: Aquel sobre quien vieres que baja el Espíritu y reposa sobre El, Ese es el que bautiza con el Espíritu Santo. Yo lo he visto y por eso doy testimonio de que El es el Hijo de Dios". (Jn. 1, 24-34).

- F) El Padre Celestial: Durante el bautismo de Jesús el Espíritu Santo descendió sobre El y la voz del Padre dijo: "Tú eres mi Hijo amado en quien tengo mis complacencias". (Mc. 1,11).
- G) Los Apóstoles: Cuando Jesús preguntó a los Apóstoles: "¿Quién dicen los hombres que es el Hijo del Hombre?", tomando la palabra Simón Pedro, dijo: "Tú eres el Mesías, el Hijo de Dios vivo". (Mt. 16,16).

Juan Evangelista en el prólogo de su Evangelio dice: "Y el Verbo se hizo carne, y habitó en medio de nosotros; y nosotros hemos visto su gloria, cual del Unigénito del Padre, lleno de gracia y de verdad". (Jn. 1,14).

El Apóstol e incrédulo Tomás, ante la evidencia, exclamó: "Señor mío y Dios mío". (Jn. 20,28).

Marta, la hermana de Lázaro, dijo: "Sí Señor, yo creo que Tú eres Cristo, el Hijo de Dios vivo, que has venido a este mundo". (Jn. 11,25-28). El Centurión, cuando expiró Cristo en la Cruz, dijo: "Verdaderamente que este hombre era el Hijo de Dios". (Mc. 15,39).

#### 3) TESTIMONIOS INTERNOS:

Del mismo Cristo: Jesús tuvo realmente conciencia de ser, en sentido propio, "el Hijo de Dios". Desde el principio manifestó tener poderes y facultades especiales. Cuando a los 12 años estuvo perdido y fue hallado en el Templo, ante el reclamo de su Madre, contestó: "¿Cómo es que me buscábais? ¿No sabíais que yo debo estar en las cosas de mi Padre?". "Mas ellos no comprendieron el sentido de la respuesta". (Lc. 2,49). Se declaró Juez de los hombres. "A todo aquel que me reconociere delante de los hombres, Yo también le reconoceré delante de mi Padre que está en los cielos. Mas a quien me negare delante de los hombres, Yo también le negaré delante de mi Padre". (Mt. 10,32). "El Hijo del Hombre ha de venir revestido de la gloria de su Padre, acompañado de sus ángeles y entonces dará el pago a cada cual conforme a sus obras". (Mt. 16,27).

Conoció el porvenir y sus profecías se verifican. Dijo a los fariseos: "Yo voy a enviaros profetas y sabios y escribas, y de ellos degollaréis a unos, crucificaréis a otros, a otros azotaréis en vuestras sinagogas, y los andaréis persiguiendo de ciudad en ciudad, para que recaiga sobre vosotros toda la sangre inocente derramada sobre la tierra, desde la sangre del justo Abel hasta la sangre de Zacarías, a quien matasteis entre el templo y el altar. En verdad os digo, que todo esto vendrá sobre la generación presente". Sobre el fin de Jerusalén, Cristo profetizó: "En verdad os digo que no quedará aquí piedra sobre piedra que no sea derribada". (Mt. 23,34; 24,2). Conoció los pensamientos de los hombres. Al curar al paralítico de nacimiento, le dijo: "Ten confianza, hijo, que perdonados te son tus pecados". A lo que ciertos escribas dijeron luego para consigo: Este blasfema. Mas Jesús, viendo sus pensamientos, dijo: "¿Por que pensáis mal en vuestros corazones? ¿Qué cosa es más fácil, el decir: tus pecados te son perdonados, o el decir: levántate y anda?, pues para que sepáis que el Hijo del Hombre tiene en la tierra la potestad de perdonar los pecados, dijo entonces al paralítico: levántate, toma tu lecho y vete a tu casa". (Mt. 9,2-7).

Conoció los secretos de Dios: Llama a Dios Padre; se dijo eterno con su Padre: "Todas las cosas las ha puesto mi Padre en mis manos; pero nadie conoce al Hijo sino el Padre, ni conoce ninguno al Padre sino el Hijo y

aquél a quien el Hijo habrá querido revelarlo". (Mt. 11, 27). "Mi padre y Yo somos una misma cosa". (Jn. 10, 25). "No puede hacer el Hijo por sí cosa alguna fuera de lo que viere hacer al Padre; porque todo lo que éste hace, lo hace igualmente el Hijo". "Mi Padre hoy como siempre está obrando incesantemente. Yo ni más ni menos". (Jn. 5,17-20). "A Mí, se me ha dado toda potestad en el cielo y en la tierra". (Mt. 28,18).

Es Rey y Señor del mundo: Cuando Jesús aparece vencido y deshonrado, el buen ladrón le dice: "Señor, acuérdate de mí cuando hayas llegado a tu reino". Jesús le dijo: "En verdad te digo, que hoy estarás conmigo en el paraíso". (Lc. 23,42).

Conocía las moradas de Dios, prometió la vida eterna y dijo que El es el camino. "Vosotros creéis en Dios, creed también en Mí. En la casa de mi Padre hay muchas moradas. Si no fuera así no os lo hubiera dicho Yo. Yo voy a preparar lugar para vosotros. Y cuando habré ido, y os habré preparado lugar, vendré otra vez y os llevaré conmigo, para que donde Yo estoy, estéis también vosotros... Dícele Tomás: Señor, no sabemos a dónde vas; ¿cómo podemos saber el camino? Respondióle Jesús: "Yo soy el camino, la verdad y la vida; nadie viene al Padre sino por Mí. Si me hubiéseis conocido a Mí, hubiérais conocido también a mi Padre". (Jn. 14,1-18).

#### RESUMEN DE LA LECCION DECIMAOCTAVA

- 1) Divinidad de Jesucristo: Cristo es el "Hijo de Dios". Dotado de poderes divinos y unido con el Padre. El Nuevo Testamento así lo dice. Idea esencial de la Cristología.
- 2) Hay testimonios externos que afirman esa verdad: Lo que los Profetas anunciaron se aplicaba únicamente a Jesús de Nazaret. Los Angeles lo llamaron Hijo del Altísimo y Salvador. Isabel lo llamó "Mi Señor". Los Magos lo adoraron como a Dios; Juan Bautista lo llamó "Cordero e Hijo de Dios". El Padre Celestial varias veces dijo: "Este es mi Hijo". Los Apóstoles: Pedro: "Tú eres el Mesías, el Hijo de Dios vivo"; Juan dijo que era el Verbo, y el Unigénito del Padre Tomás dijo: "Señor Mío y Dios mío". Marta: "Tú eres el Cristo,

el Hijo de Dios vivo". El Centurión: "Verdaderamente este era el Hijo de Dios".

3) Los Testimonios Internos: Del mismo Cristo: desde el principio se llamó Hijo de Dios, con poderes especiales. Conoció el porvenir y profetizó. Conoció los pensamientos de los hombres. Conoció los secretos de Dios; se llamó así mismo igual a Dios. Se declaró Rey, Señor y Rey del mundo. Conocía las moradas de Dios.

#### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Cuál es la idea esencial de la Cristología?
- 2ª) ¿Cuáles testimonios externos afirman la divinidad de Cristo?
- 3ª) ¿Qué dijeron los Profetas y los Angeles?
- 4<sup>a</sup>) ¿Tuvo Cristo conciencia de ser el "Hijo de Dios"?
- 5ª) ¿Conoció Cristo el porvenir, los pensamientos de los hombres y los secretos de Dios?

# Lección Decimanona Divinidad y Humanidad de Cristo

- 1) Cabeza de proceso por creerse Dios.
- 2) Confesión frente a la muerte.
- 3) Credenciales de Cristo: sus obras.
- 4) Nota apologética sobre la pretensión de Cristo.
- 5) Vida suprahistórica de Cristo.
- 6) Humanidad de Cristo.
- 7) Testimonios de su humanidad.

#### 1) CABEZA DE PROCESO:

El paralítico de la piscina curado por Jesús "fue y declaró a los judíos que Jesús era quien le había sanado. Por esto los judíos perseguían a Jesús, por cuanto hacía tales cosas en sábado. Entonces Jesús les dijo: "Mi Padre, hoy como siempre, está obrando, y Yo ni más ni menos". Por esto mismo, con mayor empeño andaban tramando los judíos el quitarle la vida; porque no solamente violaba el sábado, sino que decía que Dios era Padre suyo, haciéndose igual a Dios". (Jn. 5,13-18).

Los judíos le dijeron a Jesús: "¿Hasta cuándo has de tener suspensa nuestra alma? Si tú eres el Cristo, dínoslo abiertamente". Respondióles Jesús: Os lo estoy diciendo, y no lo creéis; las obras que Yo hago en nombre de mi Padre, esas están dando testimonio de Mí... Al oír esto los judíos tomaron piedras para apedrearle. Díjoles Jesús: "Muchas buenas obras he hecho delante de vosotros por la virtud de mi Padre; ¿por cuál de ellas me apedreáis"? Respondiéronle los judíos: no te apedreamos por ninguna obra buena, sino por la blasfemia, y porque has dicho: soy el Hijo de Dios. "Si no hago las obras de mi Padre, no me creáis. Pero si las hago, cuando no queráis darme crédito a Mí, dádselo a mis obras, a fin de que conozcáis y creáis que el Padre está en Mí y Yo en el Padre". (Jn. 10, 24-38).

#### 2) CONFESION FRENTE A LA MUERTE:

Jesús preso y atado es llevado ante la máxima autoridad judicial, quien le pregunta: "Te conjuro, por Dios vivo, dí si tú eres el Mesías, el Hijo de Dios". La respuesta es de gran importancia para el acusado; si contesta "NO" se gana la vida; si dice "SI" equivale a abrazarse con la

muerte. Sin embargo Cristo contestó claramente un "SI" abierto y resuelto: "Tú lo has dicho, Yo soy, Yo soy el Hijo de Dios". (Jn. 26-63). Por este "SI" va a morir. Fue por tanto una respuesta a la faz de todos los siglos, pronunciada para todas las épocas.

"¿Qué necesidad tenemos ya de testigos?", dijo el Pontífice y rasgando sus vestiduras dijo: "Ha blasfemado". Y los del Sanedrín contestaron: "Reo es de muerte". Sus enemigos han comprendido su testimonio y por eso le llevan a la muerte. No quisieron comprender que El fuese Cristo, ni que fuese el Hijo de Dios, pero comprendieron por sus palabras que El se declaraba "Hijo de Dios".

#### 3) CREDENCIALES DE CRISTO: SUS OBRAS:

Dijo Cristo a los judíos: "Las obras que Yo hago en nombre de mi Padre, esas están dando testimonio de Mí". Sus palabras, sus obras, sus milagros, su doctrina toda, son sus credenciales, el documento que firma el Padre y que le proclama verdadero Hijo de Dios. La prueba de su poder, lo que El presenta con fuerza avasalladora a los ojos de todos, es el lenguaje de los Milagros. Los innumerables milagros de Jesús, y sobre todo, su gloriosa y definitiva Resurrección, por su propia virtud y por su infinito poder, nos aseguran para siempre la veracidad del testimonio que El nos da de sí mismo, sobre el valor trascendente de su persona. La sublime excelencia intelectual y moral de su persona y los milagros que realiza contradicen la ilusión y el engaño. Ni engaña ni puede engañar; así infaliblemente afirma que es enviado de Dios, que su doctrina es de Dios, que es el servidor de Dios, que sus preceptos son la voluntad de Dios.

#### 4) NOTA APOLOGETICA:

pio, "Hijo de Dios", es decir, Hijo de Dios por naturale-

za, igual a Dios en su misma esencia, en su misma dignidad. ¿Cómo explicar esta pretensión?

Una de dos, y no hay término medio: O no es lo que El dice, y entonces es un embaucador, un pobre iluso, un loco; o lo es en verdad, y en tal caso es realmente el Hijo de Dios. Hay que demostrar lo primero: Cristo no es un embaucador; se prueba por la elevación moral de su persona, su veracidad, santidad, humildad, la multitud de milagros con que El acreditó su misión y su pretensión; tampoco es un iluso y loco; para probarlo basta una mirada a la armonía de su personalidad; no cabe en El la perturbación síquica, la huera palabrería; sus mismos enemigos tomaron en serio lo que El decía. También Cristo habló en serio.

Queda la otra, la única posible: Cristo nuestro Señor, es realmente el Hijo de Dios en persona, el Hijo consustancial al Padre Eterno; sus palabras son verdad. Debemos adorarlo como Tomás y balbucir: "Señor mío y Dios mío". Es el Señor de cielos y tierra, el Señor de nuestra vida y de nuestro destino eterno.

## 5) VIDA SUPRAHISTORICA DE CRISTO:

Dos milenios de historia demuestran no solamente su realidad histórica, es decir, que vivió sino también su operación y vida suprahistórica, es a saber, que sigue viviendo aún. Cristo no ha muerto: vive. Se demuestra esto en la influencia y en los efectos de su vida y operación sobre la tierra que nos refiere la historia universal. Influencia sobre individuos y comunidades enteras, sobre la historia de las religiones en la humanidad, sobre la historia versal, v.g. la conversión de Constantino al cristianismo, la de Clodoveo y de los francos, la muerte de los mártires, la fe de Colón y de los Misioneros que siguen sus huellas, la historia de la cultura y de las costumbres, el testimonio de la ciencia y del arte, de

la arquitectura (Catedrales) y de la música; pero ante todo, la historia de la Iglesia, que es Cristo viviendo en medio de los hombres.

El nacimiento de Cristo es el centro de todos los acontecimientos históricos no solo en la cronología, sino en la vida social y política; este suceso ha cambiado el aspecto de los pueblos, modelando su ideología, trocando sus aspiraciones y perfeccionando sus costumbres. Para quien sepa leerla, la historia de la humanidad es como la circulación de órbitas en torno de un único punto fijo: la cruz de Cristo. Para alcanzar y comprender toda la trascendencia de Jesucristo en la historia de la humanidad, hemos de colocarnos sobre la cima del Calvario, y desde allí, como de un observatorio amplísimo, contemplar en todos sus aspectos el misterio de nuestra redención.

#### 6) HUMANIDAD DE CRISTO:

Otro aspecto del misterio de Cristo es que también es verdadero hombre y por tanto nuestro hermano de linaje. Es el Hijo de Dios humanado, vino al mundo como hombre, tomó figura humana y participó de nuestra carne y de nuestra sangre. Así lo atestigua S. Pablo:

"Jesucristo teniendo la forma de Dios, no tuvo por usurpación el ser igual a Dios; sino que se anonadó a sí mismo tomando la forma de siervo, se hizo semejante a los hombres y se redujo a la condición de hombre. Se humilló a sí mismo, haciéndose obediente hasta la muerte, y muerte de Cruz. Por lo cual Dios también le ensalzó y le dio nombre superior a todo nombre, a fin de que al nombre de Jesús se doble toda rodilla en el cielo, en la tierra y en el infierno; y toda lengua confiese que el Señor Jesucristo está en la gloria de Dios Padre". (Phil. 2,6-11).

## (7) TESTIMONIOS DE LA HUMANIDAD DE CRISTO:

Existen muchos testimonios que nos prueban que Cristo, fue hombre verdadero:

- a) La Genealogía de Jesús. (Leerla en Mt. 1, 1-18). (Lc. 3,23).
- b) Su nacimiento. Nació como los demás niños, débil, impotente. (Lc. 1,2).
- c) Su crecimiento en sabiduría, edad y gracia. (Lc. 2, 52).
- d) Trabajó para ganarse el sustento, fue artesano. (Mc. 6,3; Mt. 13,55).
- e) Vivió entre los hombres, les habló, comió y bebió con ellos. (Mt. 11,19).
- f) Padeció hambre y sed. (Mt. 4,2; Jn. 19,28).
- g) Se cansó del camino. (Jn. 4,6).
- h) Se durmió fatigado en la barca. (Mt. 8,24).
- i) Se entristeció y angustió. (Mt. 26,37).
- j) Se alegró, lloró y se conmovió. (Mt. 11,25); (Lc. 19,41); (Jn. 11,33).
- k) Se indignó con los mercaderes del templo y amó profundamente.

Cristo fue hombre y nada de lo humano le fue extraño, a excepción del pecado. Es Jesucristo nuestro excelso hermano; y un hermano que nos ama, que nos comprende, que nos quiere proteger.

Dios vino como hombre, para reparar lo que el hombre había destruído; quiso expiar, padecer como hombre para conducirnos a los hombres a la gloria, porque nos tuvo como hermanos a todos.

El hombre, sumido en el pecado, no podía ver a Dios; por eso Dios se hizo hombre, para poder ser visto. Asumiendo nuestra naturaleza se hizo escalera por la cual pudiésemos subir hasta El. La humanidad de Cristo es camino por el cual se llega a la divinidad. (S. Tomás). De esa manera, Cristo se convirtió en "mediador" entre Dios y el hombre.

"La Divinidad sin la humanidad no es mediadora; la humanidad sin la divinidad, tampoco lo es". (S. Agustín, s.47-21).

#### RESUMEN DE LA LECCION DECIMANONA

- Cabeza de Proceso: Los judíos acusaban a Cristo de que no solamente violaba el sábado, pues había curado a un paralítico en sábado, sino porque decía que Dios era su Padre, haciéndose igual a Dios.
- 2) Confesión ante la muerte: Cristo confesó ante Caifás que era Dios. Por esta razón lo condenaron a muerte. Si hubiera dicho lo contrario se habría salvado.
- 3) Credenciales de Cristo: Sus obras, sus milagros, su personalidad moral, su veracidad, su poder infinito muestran que Cristo era Dios.
- 4) Cristo tenía conciencia de que era "Hijo de Dios". ¿Cómo explicar esta pretensión? Si no lo era, entonces era un loco, iluso, embaucador. No era esto último por la elevación moral de su persona, por su santidad, por la armonía de sus facultades. Porque sus mismos enemigos creyeron lo que decía. Luego Cristo era Dios.
- 5) Vida supra-histórica: Jesús vivió como Dios y vive aún por su influencia sobre la historia de la humanidad, en el Arte, en la Iglesia. Su doctrina ha cambiado las costumbres de los pueblos, las legislaciones.
- 6) Cristo fue también verdadero hombre: nació, vivió, habló, trabajó, padeció y murió como hombre. Nada de lo humano le fue extraño a excepción del pecado. Como era hombre pudo servir de mediador entre Dios y los hombres.

### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿De qué acusaron los judíos a Cristo?
- 2ª) ¿Por qué condenaron a muerte los judíos a Cristo?
- 3ª) ¿Qué credenciales tuvo Cristo como Dios?
- 4ª) ¿Cómo explicar la pretensión de Cristo?
- 5ª) ¿Vive aún Cristo en la humanidad?
- 6ª) ¿Fue Cristo verdadero hombre? Pruebas.

## Lección Veinte

## Jesús en Galilea. Milagros

- 1) Galilea, provincia de Cristo.
- 2) Predicación, curaciones, milagros, fama.
- 3) Milagros de Jesús.
- 4) Diversas clases de milagros.
- 5) Cómo hacía Cristo los milagros.

#### 1) GALILEA:

La tierra de Galilea, provincia de Cristo, donde transcurrió su infancia, fue escogida por el Maestro para arrojar en ella la semilla de su doctrina y de su misericordia.

Más de los dos tercios de su ministerio se desarrollaron en el marco de aquellas llanuras, de aquellas colinas y del lago de Tiberíades. Las provincias de Samaria y Perea, apenas lo vieron pasar; Judea, a quien consagró sus esfuerzos supremos, le reservó la hiel y la sed de la agonía, y el leño de la Cruz.

De esta comarca, aunque pequeña, escribió Flavio Josefo: "Fecunda y fértil por doquier, cubierta con toda clase de árboles, invita al cultivo... Hay muchas ciudades y aldeas, pues en ese país abunda el alimento".

Producía en tiempos de Cristo olivos, trigo, cebada, vid, palmeras, higos, y muchas plantas más crecían con gran generosidad. Sus habitantes eran agricultores y pescadores, gentes sencillas. Jesús se dirigió a sus compatriotas, no ciertamente sin intención, y su semilla no se perdió en absoluto en las fértiles tierras de su provincia. En una de sus parábolas dijo Jesús: "Sucede con el Reino de Dios, como con el hombre que echa una semilla en la tierra; que luego, ya duerna, ya vele el hombre, la semilla germina y crece sin que el hombre sepa cómo". (Mc.4,26).

Allí expuso Cristo lo esencial de su doctrina: en las sinagogas o desde la proa de una barca, o desde un anfiteatro de colinas, profería frases que trastornaban a las multitudes. Su palabra debió tener un poder extraordinario, para llegar hasta El las muchedumbres. El oriente es muy sensible al prestigio de la palabra, y en toda la tradición semítica, judía, árabe o babilónica, el fundador de una nueva doctrina tuvo que ser siempre un inspirado cuya elocuencia supiese conmover los corazones.

Jesús ciertamente poseyó ese don de conmover las almas con su voz, pues S. Marcos nos dice cómo la gente de Galilea se abalanzaba hacia Jesús para oírlo, se apretujaba a su alrededor con tanto celo que el Maestro tenía que saltar a una barca y cruzar el lago, mientras esas gentes, cada vez más entusiasmadas, rodeaban el lago a toda prisa para volverlo a encontrar en la otra orilla; esas multitudes se olvidaban de las horas que pasaban, del sol que se ocultaba y aún de la misma hambre. (Mc.3,7-12).

#### 2) SAN MATEO RESUME LO DICHO ASI:

"Recorría Jesús toda la Galilea enseñando en las Sinagogas, predicando el evangelio del Reino y curando en el pueblo toda enfermedad y toda dolencia. Extendióse su fama por toda la Siria, y le traían a todos los que padecían algún mal, los atacados de diferentes enfermedades y dolores, y los endemoniados, los lunáticos, paralíticos y los curaba. Grandes muchedumbres le seguían de Galilea a la Decápolis, y de Jerusalén y de Judea, y del otro lado del Jordán". (Mt. 4,23,25).

Cristo al mismo tiempo que enseñaba, testificaba su poder con sus milagros. Le bastaba sentir una verdadera esperanza en los necesitados, vislumbrar el embrión de la fe, para poner un poco de su fuerza divina al servicio de los humildes.

#### 3) MILAGROS DE JESUS:

Los milagros de Jesús no sólo ocupan un amplio espacio dentro de los Evangelios, sino que pertenecen a sus elementos esenciales, porque están estrechamente ligados con la actividad y misión de Cristo. Ningún contemporáneo de Jesús los puso en duda; sus enemigos los atribuían a una potencia demoníaca.

Entendemos ordinariamente por milagro un suceso que se da fuera del curso regular del orden natural, producido por la intervención inmediata de Dios. El poder de Dios no tiene límites; nada es imposible para El. Dios hace lo que quiere, por tanto, lo mismo le da obrar de un modo ordinario o extraordinario. (Gen. 18,14; Jer. 32,27; Sal. 115-3; 135,6).

Las intervenciones maravillosas de Dios en la naturaleza y en la historia de la humanidad, revelan su gloria, son revelaciones de Dios Santo y Omnipotente. A los profetas en muchos casos los milagros sirvieron para acreditarlos ante sus contemporáneos como enviados de Dios, para demostrar el origen divino de su predicación.

En el Nuevo Testamento los milagros de Jesús fueron hechos admirables, demostraciones de poder, símbolos de su doctrina o manifestación de su gloria. Cristo obró milagros verdaderos, milagros de primera magnitud, milagros históricamente ciertos, que sólo el necio y obstinado puede negar.

Cuando un hecho está garantizado por testigos inmediatos y fidedignos, no hay derecho de ponerlo en duda, por la sola razón de ser extraordinario. No hubo embuste de parte de Jesús en aquellos en quienes se obraron los milagros, pues esto repugna a la intachable conducta de Jesús, a su honradez diamantina, reconocida por sus propios enemigos.

Los cuatro Evangelistas atribuyen a Jesús 41 milagros o series de milagros. Mateo cita 24; Marcos 22; Lucas 21; Juan 9.

### 4) DIVERSAS CLASES DE MILAGROS

a) Milagros obrados en la naturaleza: sobre el agua, los panes, los peces, el mar embravecido, caminar sobre las olas. (Mt. 15,32-39; Mc. 8,1-9; Mt. 14,13-21; Mc. 6,30-46; Lc. 10-17; Jn. 6,1-15; Mt. 8,23-27; Mc. 4,35-40; Lc. 8,22-25; Mt. 14,22-33; Mc. 6,45-52; Jn. 6,16-21).

- b) Sobre los endemoniados: (Mt. 8,16; 8,28-34; 15,21-28; 9,14-29; Mc. 1,5-20; Lc. 8,26-39).
- c) Sobre los enfermos: curación de la hija de la Cananea, del hijo del señor de la corte, del siervo del centurión, de la suegra de Pedro, del paralítico y del hidrópico, de leprosos, sordomudos y ciegos. (Mt.15,29-31; 8-26-39; 5,12-16; 7,2-10; 5,17-26; 7,2-10).
- d) Sobre los muertos: Resurrección de la hija de Jairo. (Mt. 9,18-26); (Mc.5,21-43); (Lc.8,40-56). Del hijo de la viuda de Naín. (Lc. 7-11-17). Resurrección de Lázaro. (Jn. 11,1-44). El gran milagro de su propia resurrección.

Juan Bautista, habiendo oído en la prisión hablar sobre las obras de Cristo, envió dos de sus discípulos a preguntarle: "¿Eres Tú aquel que ha de venir, o debemos esperar a otro?" A lo que Jesús contestó, no afirmando su carácter de Mesías, sino hablando de los signos de la Mesianidad, con sus hechos admirables y milagrosos: "Id y contad a Juan lo que habéis visto y oído; los ciegos ven, los cojos andan, los leprosos quedan limpios, los sordos oyen, los muertos resucitan, se anuncia el evangelio a los pobres, y bienaventurado aquel que no tomare de Mí ocasión de escándalo". (Mt.11,4-6).

#### 5) ¿COMO HACIA CRISTO SUS MILAGROS?

Con señorío e imperio, como autor de la naturaleza toda, con sencillez y sin aparato externo, y muchas veces a distancia; su fuerza era maravillosamente sencilla. No empleó ni los trucos de los rabinos, ni los exorcismos de los magos, ni siquiera los métodos de los grandes Profetas; bastaba su voluntad para que se sometiera la naturaleza.

Los Apóstoles y los Santos obraron milagros, con la invocación del nombre de Jesús; pero Cristo habló siempre en su nombre y con perfecta naturalidad ejecutó esos actos sobrenaturales. Con perfecta calma respondió a quienes le acusaban de realizar todo aquello en virtud de un poder infernal: "¿Puede Satán combatir a Satán? ¿Está pues, el reino del mal dividido contra sí mismo?" (Mt. 12,22-28).

En los aspectos de su acción se marcó el mismo carácter. Quiso mantener una progresión en su mensaje, pues no deseaba revelar de un golpe todo lo que tenía que hacer saber. Del mismo modo que habló por parábolas, repitió también muy a menudo a los mismos que se beneficiaron de sus milagros y a quienes los vieron, su recomendación de no hablar de ellos a la muchedumbre; pero no fue en esto escuchado; "cuanto más prohibía que hablasen, más publicaban todos estas cosas, pues su admiración no tenía límites".

¿Condición para manifestar su poder? La fe. Donde Jesús no hallaba fe, "no podía curar", dicen Mateo 13-58 y Marcos 6,5. Pero Jesús no forzaba la fe, sólo invitaba a ella. Aunque muchos milagros fueron hechos para incitar a los demás a la fe.

¿Qué objetivos tenían los milagros? Demostrar la gloria de Jesús, su poder y sabiduría divinos; atraer a los hombres a la fe, y por tanto a la salvación, favorecer a los pobres, enfermos y necesitados. En sus obras se reveló su divinidad y el reino de Dios.

## RESUMEN DE LA LECCION VEINTE

- 1) Galilea, provincia de Cristo, marco de la mayor parte de su ministerio. Expuso allí lo esencial de su doctrina, en las sinagogas, en las colinas, a la orilla del lago; allí su palabra tuvo poder de atraer a las multitudes.
  - 2) Allí predicó, curó, hizo milagros y allí se extendió su fama.
- 3) Milagros de Jesús: sucesos extraordinarios, sensibles, producidos por la intervención inmediata de Dios, para revelar el poder y la gloria de Dios. Símbolos de una doctrina divina. Hizo Cristo 41 milagros, atestiguados por los testigos oculares.
- 4) Clases de milagros: Cristo hizo milagros sobre la naturale za inanimada, sobre los demonios, sobre los enfermos, sobre los muertos. Afirmó su mesianismo por los milagros. Su principal milagro: el de su propia resurrección.

5) Cómo hacía Cristo los milagros: con señorío e imperio, con sencillez y sin aparato externo, a distancia muchas veces. Condición para hacer milagros: la fe; objeto de los milagros: demostrar la gloria y el poder de Dios, recompensar la fe, atraer a la fe a los incrédulos, salvar a los pobres y necesitados, revelar la divinidad y el reino de Dios.

#### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Qué era Galilea y qué hizo allí Cristo?
- 2ª) Principales acciones de Cristo en Galilea.
- 3a) ¿Qué fueron los milagros de Cristo?
- 4ª) ¿De cuántas clases de milagros hizo Cristo?
- 5ª) ¿De qué manera Cristo hacía sus milagros?

## Lección Veintiuna Fín de la Antigua Alíanza

- 1) Jesús sale de Galilea.
- 2) Predicciones de la Pasión y Resurrección.
- 3) Entrada Mesiánica en Jerusalén.
- 4) Entrada Mesiánica en el Templo.
- 5) Cristo anuncia la destrucción del Templo.

### 1) JESUS SALE DE GALILEA:

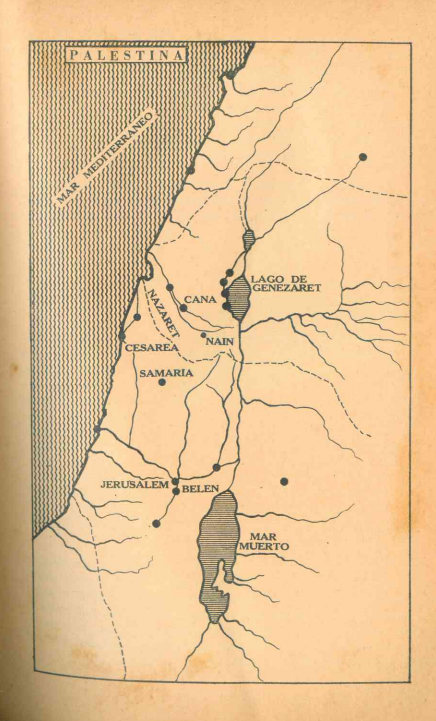
Jesús iba a dejar a Galilea para no volver más allá. Allí había pasado los 30 años de su vida privada y la mayor parte de su vida pública. Era la región amada de su corazón; la tierra de sus padres y de casi todos sus Apóstoles; la tierra evangelizada por El con más empeño.

Pero Galilea no correspondió a los afanes y trabajos de evangelización ni correspondió a los inmensos favores y milagros que Jesús allí obró. Durante 15 o 16 meses, Jesús había recorrido a Galilea en todas direcciones, sembrando su divina palabra, y dejando a su paso un reguero de beneficios y milagros. En tres ciudades principalmente había derramado su misericordia y amor: en Corozaín, Cafarnaum y Betsaida.

En un principio había sido favorablemente recibido por sus compatriotas; pero luego vino la indiferencia, las murmuraciones después, luego las calumnias de los fariseos, y más tarde casi el abandono total. Por esto dijo Cristo alguna vez: "Ningún profeta es recibido con honor en su patria".

Jesús, pues, resolvió dejar a Galilea, para no volver a ella sino después de resucitado. Pero antes de abandonarla lanzó contra Corozaín, Betsaida y Cafarnaum, terribles maldiciones, predicciones de castigos por su incredulidad e ingratitud. Estas ciudades desaparecieron hace muchos siglos de la faz de la tierra, sin dejar rastro de su existencia.

En los seis últimos meses de su vida, Jesús fue a Perez y Judea. Comenzó entonces a anunciarles a sus discípulos su próxima muerte. El último semestre de la vida pública de Jesús S. Juan lo resume así: dos visitas a Jerusalén antes de la última, la de la pasión; una doble expedición



a Perea, antes y después de la fiesta de la Dedicación; un rápido viaje a Betania para resucitar a Lázaro; un retiro a Efrén, de donde vuelve a Jerusalén para la pascua, en la cual debe morir.

## 2) PREDICCIONES DE LA PASION Y RESURRECCION:

a) Desde el principio de su vida pública Jesús había hablado muy velada y enigmáticamente de su muerte, pero luego les habló abiertamente de ella, aún con insistencia, pues difícilmente cabía en la cabeza de un judío deformado por prejuicios, de un Mesías triunfador y nacionalista, sospechar un Mesías no político, y que iba a ir a la muerte, condenado por los mismos dirigentes de la nación. Había, pues, que adoctrinarlos al respecto, sistemáticamente previniéndolos contra su probable escándalo.

"Comenzó Jesús a manifestar a sus discípulos que tenía que ir a Jerusalén para sufrir mucho de parte de los ancianos, de los príncipes de los sacerdotes y de los escribas, y ser muerto, y al tercer día resucitar. Pedro tomándole aparte, se puso a amonestarle, diciendo: "No quiera Dios, Señor, que esto suceda". Pero El, volviéndose, dijo a Pedro: Retírate de mí Satanás; tú me sirves de escándalo, porque no sientes las cosas de Dios, sino las de los hombres". (Mt.16,21-24).

b) Otra vez díjole Jesús: "El Hijo del Hombre tiene que ser entregado en manos de los hombres, que le matarán y al tercer día resucitará. Y se pusieron muy tristes". (Mt. 17-22).

Entre estos dos anuncios bien claros de su muerte, Cristo se transfiguró delante de Pedro, Santiago y Juan, y el Padre Celestial dijo: "Este es mi Hijo amado, escuchadle". "Bajando del monte les prohibió contar a nadie lo que habían visto hasta que el Hijo del Hombre resucitase de entre los muertos". Los Apóstoles guardaron silencio sin entender nada.

c) Por tercera vez Jesús predijo su muerte y resurrección:

"Subía Jesús a Jerusalén, tomando aparte a los doce discípulos, les dijo por el camino: Mirad, subimos a Jerusalén, y el Hijo del Hombre será entregado a los príncipes de los sacerdotes y a los escribas, que le condenarán a muerte, y le entregarán a los gentiles para que le escarnezcan, le azoten y le crucifiquen; pero al tercer día resucitará". (Mt.20,17).

En esta ocasión Jesús dio más detalles sobre la clase de muerte que recibiría y las etapas de su martirio. Tan sólo así se haría la redención del género humano.

#### 3) ENTRADA MESIANICA EN JERUSALEN:

Cristo entró en Jerusalén para morir y así instaurar plenamente el reino espiritual; y al entrar recibió el homenaje mesiánico de las turbas. En otras ocasiones Cristo había rehusado ese homenaje, pues muchas veces quisieron hacerlo rey y El había huído porque aun no había llegado "su hora". Pero ahora conscientemente sabe que ha llegado esa "hora" y va a la muerte como el Mesías profetizado.

El profeta Zacarías había profetizado así: "Alégrate sobremanera, hija de Sión (Jerusalén). Grita exultante, hija de Jerusalén. He aquí que viene a ti tu rey, justo y victorioso, humilde, montado en un asno, en un pollino hijo de asna". (Zac.9,9).

Y S. Mateo dice: "Próximos ya a Jerusalén... envió Jesús a dos discípulos, diciéndoles: Id a la aldea que está frente, y luego encontraréis una borrica atada y con ella un pollino; soltadlos y traédmelos... Fueron los discípulos e hicieron como les había mandado Jesús y trajeron la borrica y el pollino, y pusieron sobre este los mantos, y encima de ellos montó Jesús. La numerosísima muchedumbre extendía sus mantos por el camino mientras otros, cortando ramos de árboles, lo alfombraban. La multitud que le precedía y la que le seguía gritaba, diciendo: ¡Hosanna al Hi-

jo de David! ¡Bendito el que viene en nombre del Señor! ¡Hosanna en las alturas! Y cuando entró en Jerusalén toda la ciudad se conmovió y decía: ¿Quién es éste? Y la muchedumbre respondía: Este es Jesús, el profeta de Nazaret de Galilea". (Mt. 21,1-11).

Los discípulos no comprendieron entonces que estaban dando cumplimiento a una profecía mesiánica sobre Cristo, pero cuando fue glorificado Jesús, entonces recordaron que de El estaban escritas estas cosas. (Jn.12,16).

S. Lucas, añade: "Cuando ya se acercaban a la bajada del Monte de los Olivos, comenzó la muchedumbre de los discípulos a alabar a Dios a grandes voces por todos los milagros que había visto, diciendo: ¡Bendito el que viene en el nombre del Señor! ¡Paz en el cielo y gloria en las alturas! Algunos fariseos de entre la muchedumbre le dijeron: Maestro, reprende a tus discípulos. El contestó y dijo: "Os digo que si ellos callasen gritarían las piedras".

"Y así que estuvo cerca, al ver la ciudad lloró sobre ella diciendo:

"¡Si al menos en este día conocieras lo que hace a la paz tuya! Pero ahora está oculto a tus ojos. Porque días vendrán sobre ti, y te rodearán de trincheras tus enemigos, y te cercarán, y te estrecharán por todas partes, y te abatirán al suelo a ti y a los hijos que tienes dentro y no dejarán en ti piedra sobre piedra por no haber conocido el tiempo de tu visitación". (Lc. 19,41-44).

### 4) ENTRADA MESIANICA DE JESUS EN EL TEMPLO

"Entró Jesús en el templo de Dios y arrojó de allí a cuantos vendían y compraban en él, y derribó las mesas de los cambistas y los asientos de los vendedores de palomas, diciéndoles: Escrito está: "Mi casa será llamada de oración; pero vosotros la habéis convertido en cueva de ladrones". (Mt.21,12).

Curaciones y aclamaciones en el templo: "Llegáronse a El, ciegos y cojos en el templo y los sanó. Viendo los prín-

cipes de los sacerdotes y los escribas las maravillas que hacía y a los niños que gritaban en el templo y decían: "¡Hosanna al Hijo de David!" se indignaron y le dijeron: ¿Oyes lo que estos dicen? Respondióles Jesús: Sí; ¿no habéis oído jamás: "¿De la boca de los niños y de los que maman has hecho salir la alabanza?" Y dejándolos, salió de la ciudad a Betania, donde pasó la noche".

## 5) CRISTO ANUNCIA LA DESTRUCCION DEL TEMPLO

Cristo antes había anunciado la destrucción de toda la ciudad de Jerusalén; ahora anuncia la del Templo. "Saliendo Jesús del Templo, se le acercaron sus discípulos, y le mostraban las construcciones del Templo. El les dijo: ¿Véis todo esto? En verdad os digo que no quedará aquí piedra sobre piedra; todo será destruído". (Mt.24,1-3).

La visión del templo tenía que ser verdaderamente deslumbrante. "Maestro, mira qué piedras y qué construcción" (S. Mc. 13,1). Herodes El Grande, había reconstruído el Templo, en proporciones colosales y con una riqueza de ornamentación fabulosa. Josefo (De Bello Jud. V.5, 6), describe como impresionante la vista del templo: "Estaba todo cubierto de oro, de láminas tan espesas, que desde que el día comenzaba a despuntar aparecía tan deslumbrante como no lo hubiese estado por los rayos del sol. Y en los otros lados que no estaban vestidos de oro, las piedras de ellos eran tan blancas, que esta soberbia masa parecía desde lejos una montaña cubierta de nieve".

La respuesta de Cristo fue sorprendente y tajante y la sorpresa para los Apóstoles tuvo que ser fortísima, no sólo por lo que significaba la destrucción de aquella fortaleza, sino por lo que significaba la destrucción del templo de Dios, centro y vida del pueblo judío.

¿Cómo sería esa destrucción? Durante el asedio de Tito en el año 70 los enormes bloques de piedra se derrumbaron, el suelo fue allanado y el fuego destruyó lo demás.

Con todos estos acontecimientos, más o menos cercanos el uno del otro, se dio término a la antigua Alianza del pueblo de Israel y comenzaba una nueva era en la historia del mundo.

#### RESUMEN DE LA LECCION VEINTIUNA

- 1) Jesús sale de Galilea en donde había derramado durante 30 años toda su doctrina y el beneficio de sus milagros. En un principio su persona y su palabra habían sido recibidas favorablemente, pero luego vinieron la indiferencia, las críticas, las calumnias y el abandono casi total. Por esto alguna vez dijo Cristo: "Ningún Profeta es recibido con honor en su patria". Antes de abandonar a Galilea lanzó contra Corozaín, Cafarnaum y Betsaida terribles maldiciones por su incredulidad, Fue Cristo a Judea y a Perea.
- 2) Predicciones de la Pasión y Resurrección. Por tres ocasiones, Cristo dijo claramente a los Apóstoles que subiría a Jerusalén, en donde sería condenado a muerte, pero que a los tres días resucitaria. Pedro le dijo: "No quiera Dios que esto suceda". Pero antes de padecer se transfiguró delante de Pedro, Santiago y Juan.
- 3) Entrada en Jerusalén: Esta entrada había sido profetizada por Zacarías. Entró montado en un pollino y alfombrado el camino con árboles y ramas. La multitud gritaba: "Hosanna al Hijo de David. Bendito el que viene en nombre del Señor"; al llegar a la Ciudad lloró sobre ella y predijo su destrucción por la incredulidad.
- 4) Entrada en el Templo: De él arrojó a los cambistas y vendedores, alegando que su casa era casa de oración y no cueva de ladrones.
- 5) Luego anunció la destrucción del Templo diciendo: "En verdad os digo que no quedará piedra sobre piedra. Todo será destruido". Con todos estos acontecimientos de desolación se dio fin a la antigua Alianza, y comenzaba una nueva etapa del mundo.

#### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Por qué salió Jesús de Galilea y a dónde fue?
- ¿Cuántas veces predijo Cristo su pasión, muerte y resurrección?
- ¿De que modo entró Cristo en Jerusalén?
- ¿Qué hizo Cristo en el Tempo y qué decían los niños?
- ¿Por qué predijo Cristo la destrucción de Jerusalén y del

## Lección Veintidós Jesús Ratifica y Amplia su Doctrina

- Ultimas Advertencias del Salvador.
- Jesús promete la Sagrada Eucaristía.
- Efecto de sus Palabras.
- Cristo, Luz del Mundo.
- Cristo, Hijo de Dios-Padre.
- Cristo es la Puerta y el Buen Pastor.

#### 1) ULTIMAS ADVERTENCIAS DEL SALVADOR:

Cuanto más avanzaba hacia el desenlace de su carrera humana, más claramente pretendía el Mesías explicar el sentido de su misión, revelar la amplitud de su ministerio y preparar a sus fieles a que lo comprendieran plenamente cuando su sacrificio lo hubiere sellado.

- a) Sus grandes temas fueron la caridad, que bien hizo resaltar en la parábola del buen Samaritano, en el perdón de la mujer adúltera, en la resurrección de Lázaro, en la cura de los 10 leprosos, en la curación del ciego.
- b) Enseñó la humildad y fustigó la soberbia cuando presentó la parábola del fariseo y del publicano que fueron a orar al templo. El fariseo oraba así: "Gracias os doy, oh Dios, porque no soy como los demás hombres, ladrones, injustos, adúlteros, ni como este publicano; ayuno dos veces por semana y pago los diezmos de mis rentas". Y el publicano, con los ojos bajos, se golpeaba el pecho diciendo: "Señor, apiádate de mí, que soy un gran pecador. Este salió justificado porque todo el que se ensalce será humillado y el que se humille será ensalzado". (Lc.13,9-14).
- c) Las razones de credibilidad en El: Cristo viene del Padre: "Decían algunos en Jerusalén: ¿No es este a quien buscan matar? ¿Y habla libremente y no le dicen nada? ¿Será que de verdad habrán reconocido las autoridades que es el Mesías? Jesús gritó y dijo: ... "Yo no he venido de mí mismo, pero el que me ha enviado es veraz, aunque vosotros no le conocéis. Yo le conozco porque procedo de El y El me ha enviado". Buscaban, pues, prenderle, pero nadie le ponía las manos, porque aún no había llegado su hora". (Jn.7,25-30).

#### 2) JESUS PROMETE LA EUCARISTIA:

"Procuraos, no un alimento perecedero, sino el alimento que permanece hasta la vida eterna, el que el Hijo del Hombre os da, porque el Dios Padre le ha sellado con su sello. Dijéronle, pues: ¿Qué haremos para hacer obras de Dios? Respondió Jesús y les dijo: "La obra de Dios es que creáis en aquel que El ha enviado". (Jn.6,27-30).

Díjoles, pues, Jesús: en verdad, en verdad os digo: "Moisés no os dio pan del cielo; es mi Padre el que os da el verdadero pan del cielo; porque el pan de Dios es el que bajó del cielo y da la vida al mundo". Dijéronle, pues, ellos: "Señor, dadnos siempre ese pan". (Jn. 6.30-34).

Este pan es Cristo, porque es "Pan de Dios que lo da el Padre"; lo dispensa Cristo, baja del cielo verdadero y da la vida al mundo.

Lo dijo en seguida: "Yo soy el pan de vida; el que viene a mí no tendrá más hambre, y el que cree en mí, jamás tendrá sed... Esta la voluntad de mi Padre: que todo el que ve al Hijo y cree en El, tenga la vida eterna, y yo le resucitaré en el último día. Murmuraban los judíos de El, porque había dicho: Yo soy el pan que bajó del cielo. Y Jesús les dijo: nadie puede venir a mí si el Padre, que me ha enviado, no lo trae, y yo le resucitaré en el último día. En los profetas está escrito: "Y serán todos enseñados de Dios". Todo el que oye a mi Padre y recibe su enseñanza, viene a Mí; no que alguno haya visto al Padre, sino sólo el que está en Dios, ese ha visto al Padre. En verdad, en verdad os digo: "El que cree tiene la vida eterna". (Jn. 6,35.47).

Primer anuncio de la Sagrada Eucaristía: "Yo soy el pan de vida... Este es el pan que baja del cielo, para que el que lo coma no muera... Si alguno come de este pan, vivirá para siempre, y el pan que yo le daré es mi carne, vida del mundo".

Disputaban entre sí los judíos diciendo: "¿Cómo puede éste darnos a comer su carne?". Jesús les dijo: "En verdad, en verdad os digo, que si no coméis la carne del Hijo del Hombre y no bebéis su sangre, no tendréis vida en vosotros... El que come mi carne y bebe mi sangre tiene la vida eterna, y yo le resucitaré el último día. Porque mi carne es verdadera comida y mi sangre verdadera bebida. El que come mi carne y bebe mi sangre está en mí y yo en él". (Jn. 6,48-59).

### 3) EFECTO DE ESTAS PALABRAS:

Luego de haberlo oído, muchos de sus discípulos dijeron: "Duras son estas palabras. ¿Quién puede oírlas? Conociendo Jesús que murmuraban de esto sus discípulos, les dijo: ¿Esto os escandaliza? Pues, ¿qué sería si vierais al Hijo del Hombre subir allí a donde estaba antes? El espíritu es el que da vida; pero algunos de vosotros no creen". (Jn. 6,60-66). De esta manera Jesús iba preparando los futuros acontecimientos.

"De la multitud muchos creyeron en El. Oyeron los fariseos a la muchedumbre que cuchicheaba acerca de El y enviaron alguaciles para que le prendieran. Dijo entonces Jesús: Aún estaré con vosotros un poco de tiempo, y me iré al que me ha enviado... Y se originó un desacuer do en la multitud por su causa. Algunos de ellos querían apoderarse de El, pero nadie le puso las manos".

"Volvieron, pues, los alguaciles a los príncipes de los sacerdotes y a los fariseos, y estos les dijeron: "¿Por qué no le habéis traído?" Respondieron los alguaciles: Jamás hombre alguno ha hablado como este. Los fariseos les replicaron: ¿Es que también vosotros os habéis dejado engañar?

¿Acaso algún magistrado o fariseo ha creído en El?" (Jn. 7,31-49).

#### 4) CRISTO, LUZ DEL MUNDO:

"Otra vez les habló Jesús, diciendo: Yo soy la luz del mundo; el que me sigue no anda en tinieblas, sino que tendrá luz de vida... Si juzgo, mi juicio es verdadero, porque no estoy solo, sino yo y el Padre, que me ha enviado, da testimonio de mí. Pero ellos le decían: ¿Dónde está tu Padre? Respondió Jesús: "Ni a mí me conocéis ni a mi Padre; si me conocierais a mí, conoceríais también a mi Padre". (Jn. 8,12-20).

#### 5) CRISTO, HIJO DE DIOS PADRE:

Sigue Cristo afirmando su filiación divina, es decir, su divinidad, y entre veladas predicciones anunciaba su muerte. Y les decía:

"Vosotros sois de abajo, yo soy de arriba; vosotros sois de este mundo, yo no soy de este mundo. Os dije que moriríais en vuestro pecado, porque, si no creyereis, moriréis en vuestros pecados. Ellos decían: ¿Tú quién eres? Jesús les dijo: ... Cuando levantéis en alto al Hijo del Hombre, entonces conoceréis que soy yo y no hago nada de mí mismo, sino que según me enseñó mi Padre, así hablo. El que me envió está conmigo, no me ha dejado solo, porque yo hago siempre lo que es de su agrado. Hablando El estas cosas muchos creyeron en El". (Jn.8,23-30).

Decía a los que habían creído en El: "Si permanecéis en mi palabra, seréis en verdad discípulos míos y conoceréis la verdad, y la verdad os librará... Si Dios fuera vuestro Padre, me amaríais a mí; porque yo he salido y vengo de Dios, pues yo no he venido de mí mismo, antes es El quien me ha enviado. ¿Por qué no entendéis mi lenguaje? ¿Por qué no podéis oír mi palabra?... ¿Quién de vosotros me arguirá de pecado? Si os digo la verdad, ¿por qué no me

sotros no las oís, porque no sois de Dios... En verdad se digo: Si alguno guardare mi palabra, no verá jamás la muerte".

"Dijéronle los judíos: Ahora nos convencemos de que estás endemoniado... ¿Acaso eres tú mayor que nuestro Padre Abraham que murió? ¿Quién pretendéis ser? Respondió Jesús: "Antes que Abraham naciese, era yo". Entonces tomaron piedras para arrojárselas, pero Jesús se ocultó y salió del templo". (Jn. 8,31-59). Con esto quería hablar de su eternidad y eterno no hay sino Dios.

### 6) CRISTO ES LA PUERTA Y EL BUEN PASTOR:

Comparó a Israel a un redil, del cual es El la puerta: "Yo soy la puerta; el que por Mí entra se salvará". "El que no entra por la puerta en el aprisco, sino que sube por otra parte, ese es ladrón y salteador".

Dicen los exegetas, que se refería Cristo a los falsos profetas o a los fariseos de su tiempo. En la parábola del Buen Pastor, anunció de nuevo su muerte y muerte voluntaria, se apellidó dueño de la vida y de la muerte, y al mismo tiempo anunció su resurrección.

"Yo soy el buen Pastor; el buen pastor da la vida por sus ovejas (muerte)... Tengo otras ovejas que no son de este aprisco y es preciso que yo las traiga, y oirán mi voz, y habrá un solo rebaño y un solo pastor". Las otras ovejas eran los gentiles, el mundo entero. Con esto quiso significar la universalidad de su reino, de su Iglesia. "Por esto el Padre me ama, porque yo doy mi vida para tomarla de nuevo". (Resucitará).

"Nadie me la quita; soy yo quien la doy de mí mismo. Tengo poder para darla y poder para volver a tomarla. Tal es el mandato que del Padre he recibido (Jn.10,7-19). Va a la muerte libremente para resucitar. Si los enemigos quieren llevarle a la muerte, El tiene más ansias de morir para obedecer a su Padre. El siempre está haciendo la voluntad del Padre.

Estas palabras cargadas de misterios suscitaron ideas contradictorias entre los oyentes: "Otra vez se suscitó desacuerdo entre ellos a propósito de estos razonamientos. Pues muchos de ellos decían: "Está endemoniado, ha perdido el juicio; ¿por qué le escucháis?" Otros decían: "Estas palabras no son de un endemoniado, ni el demonio puede abrir los ojos a los ciegos". (Jn.10,19-22).

#### RESUMEN DE LA LECCION VEINTIDOS

- 1) Ultimas advertencias del Salvador para explicar más su misión. Temas preferidos: la caridad, la humildad y las razones de credibilidad en El: Es un enviado del Padre. "Si alguno tiene sed, venga a mí y beba. El que crea en mí, ríos de agua viva correrán en su seno".
- 2) Promete la Sagrada Eucaristía: Yo soy el pan de vida; el que viene a mí no tendrá más hambre, y el que cree en mí, jamás tendrá sed. Si alguno come de este pan, vivirá para siempre, y el pan que yo le daré es mi carne, vida del mundo".
- 3) Por estas palabras muchos dijeron: "duras son estas palabras". Algunos creyeron pero los fariseos enviaron alguaciles para que prendieran a Jesús; volvieron estos sin El y les preguntaron: "¿Por qué no le habéis traído?" Los alguaciles respondieron: "Jamás hombre alguno ha hablado como éste".
- 4) Cristo continuó diciendo: "Yo soy la luz del mundo; el que me sigue no anda en tinieblas... No estoy solo sino yo y mi Padre que me ha enviado. Ellos le dijeron: "¿Donde está tu Padre?" Jesús respondió: "...Si me conocierais a mí, conoceríais también a mi Padre".
- 5) Jesús siguió afirmando su filiación divina y que esto lo comprenderían cuando El fuese levantado en la cruz. "¿Quién de vosotros puede acusarme de pecado? Si alguno guardare mi palabra, no verá jamás la muerte". Los judíos le dijeron que estaba endemoniado; tomaron piedras para arrojárselas, pero Jesús se ocultó.
- 6) Les dijo después Jesús la parábola del Buen Pastor: "Yo soy el Buen Pastor y el buen pastor da la vida por sus ovejas"; pero al anunciar de nuevo su muerte, afirma que da su vida libremente y que

resucitará: "Yo doy mi vida para tomarla de nuevo. Tengo poder para darla y poder para volver a tomarla". Estas palabras volvieron a dividir a los judíos.

#### CUESTIONARIO

- 14) ¿Qué temas escogió Jesús en sus últimas advertencias?
- 2ª) ¿De qué manera prometió la Eucaristía?
- 3ª) ¿Qué dijeron los Alguaciles a los fariseos?
- 4ª) ¿Cómo se conoce al Padre?
- 5ª) ¿Se le puede a Cristo acusar de pecado?
- 6ª) ¿Cómo anuncia Cristo su muerte y resurrección?

## Lección Veintitrés

### Reprobación de Israel

- 1) Maldición de la Higuera.
- 2) Parábola de los dos Hijos.
- 3) Los Viñadores Homicidas.
- 4) Los Invitados a las bodas.
- 5) Anuncio de la Catástrofe universal.
- 6) Parábolas escatológicas.

#### 1) MALDICION DE LA HIGUERA:

"Volviendo a la ciudad muy de mañana (Jesús) sintió hambre, y, viendo una higuera cerca del camino, se fue a ella; pero no halló en ella más que hojas, y dijo: Que jamás nazca fruto de ti. Y la higuera se secó al instante. Viendo los discípulos se maravillaron y dijeron: ¡cómo de repente se ha secado la higuera!" (Mt. 21,18-20).

La maldición de la higuera tiene un significado simbólico. Israel está simbolizado en la higuera, la cual fue plantada por Dios; la cultivó con su revelación, sus sacrificios y sus profetas, pero a la hora de dar fruto para el Mesías, no lo dio; no tenía sino hojas. Cristo con su maldición reprueba a Israel.

Ante la admiración de los discípulos Jesús les enseña el poder de la fe: "En verdad os digo, que si tuviéreis fe y no dudáreis, no solo haréis lo de la higuera, sino que si dijéreis a este monte: "Quítate y échate en el mar", se haría, y todo cuanto pidiéreis en la oración lo recibiríais". (Mt. 21,21-23).

#### 2) PARABOLA DE LOS DOS HIJOS:

"Un hombre tenía dos hijos. "Hijo mío, dijo al mayor, vete a trabajar en mi viña. No quiero, respondió éste. Pero luego, arrepintióse y fue. Lo mismo mandó al otro. Y el menor dijo: "Allá voy, Señor", pero no lo hizo. ¿Cuál de los dos hizo la voluntad del padre?" Respondiéronle, el primero. Díceles Jesús: "en verdad os digo que los publicanos y las meretrices os preceden en el reino de Dios. Porque vino Juan a vosotros por el camino de la justicia, y no habéis creído en él. Pero vosotros aún viendo esto, no os habéis arrepentido creyendo en él". (Mt. 21,28-33).

El valor doctrinal de esta parábola es el siguiente:

- a) El padre, dueño de la viña, es Dios;
- b) La viña es el pueblo de Israel;
- c) Los hijos son las dos clases de personas dentro del pueblo judío.

Los publicanos, gente odiada en Israel, hasta considerar que su trato contaminaba, y las meretrices, la hez de la sociedad, se contraponen aquí a los fariseos, los puros, los que conocen la Ley. Estos dijeron "Sí" pero ante Cristo, Mesías, dijeron "No"; vieron las señales que Cristo hacía como garantía de su misión, pero culpablemente no supieron discernirlas. De ellos dijo Cristo: "Dicen y no hacen". Los publicanos, las meretrices, Zaqueo, la mujer pecadora, la adúltera, dijeron al principio "No", pero se convirtieron e ingresaron.

#### 3) LOS VIÑADORES HOMICIDAS:

"Un padre de familia plantó una viña... y la arrendó a unos viñadores, partiéndose luego a tierras extrañas. Cuando se acercaba el tiempo de los frutos envió a sus criados a los viñadores para percibir su parte, pero los viñadores los mataron... Les envió después a su propio hijo, pero los viñadores cuando lo vieron dijeron: Es su heredero, si lo matamos, tendremos su herencia; y cogiéndole lo mataron. Cuando venga el amo de la viña, ¿qué hará con estos viñadores? Le respondieron: Hará perecer a los malvados y arrendará la viña a otros viñadores que le entregarán los frutos a su tiempo. Y dijo Jesús: Os será quitado el reino de Dios y será entregado a un pueblo que rinda sus frutos. Oyendo los príncipes de los sacerdotes y los fariseos sus parábolas entendieron que de ellos hablaba, y, queriendo apoderarse de El, temieron a la muchedumbre que le tenía por Profeta". (Mt. 21,33-47).

dores son los dirigentes espirituales de Israel; los sier-

vos son los profetas, los Apóstoles; el hijo heredero es Cristo, quien también muere en manos de los fariseos. Jesús está anunciando su propia muerte pero también la de los viñadores homicidas y deicidas y se arrendará la viña (Israel) a otros viñadores, al "Israel de Dios", al cristianismo, como colectividad universal.

## 4) PARECIDA A LA ANTERIOR ES LA PARABOLA DE LOS Invitados a la Boda del Hijo del Rey:

"El reino de los cielos es semejante a un rey que preparó el banquete de bodas de su hijo. Envió a sus criados a llamar a los invitados; pero éstos no quisieron venir y hasta mataron a los criados... El rey montando en cólera, envió sus ejércitos, hizo matar a aquellos asesinos e incendió su ciudad. Después dijo a sus criados... Id a la salida de los campos, y a cuantos encontráreis llamadlos a las bodas. Los siervos reunieron a cuantos encontraron, buenos y malos, y la sala de bodas quedó llena de convidados. Entrando el rey, vio a uno que no llevaba el traje de boda, y le dijo: amigo, ¿cómo has entrado aquí sin el vestido de boda? Y dijo a sus ministros: atadle de pies y manos y arrojadle a las tinieblas exteriores; allí habrá llanto y crujir de dientes, porque muchos son los llamados y pocos los escogidos". (Mt. 22,1-14).

Explicación: El "rey" es Dios; su "hijo" es Jesucristo; el banquete de boda es el reino mesiánico, el depositario de Cristo con Israel. Los criados son los profetas, los Apóstoles; y los invitados son los judíos, quienes rehusaron la invitación y mataron a los profetas; los otros invitados son los gentiles; los siervos vengadores son las tropas de Tito en el año 70; el vestido nupcial son las disposiciones morales adquiridas, la fe y otras obras. Las tinieblas exteriores, lugar de llanto y crujir de dientes, es el infierno. Muchos son los llamados y pocos los escogidos, quiere de cir que a todos se les hace el llamamiento para entrar en el reino de Dios, pero pocos son los que entran con las debidas disposiciones.

De esta manera quedó reprobado el pueblo judío a causa de la incredulidad y de la injusticia de sus dirigentes.

#### 5) JESUS ANUNCIA LA GRAN CATASTROFE UNIVERSAL: EL FIN DEL MUNDO, LA SEGUNDA VENIDA DE CRISTO Y EL JUICIO FINAL:

La visión dolorosa en que estaría Jerusalén y en que sería destruído el Estado Judío, llevó a Jesús a evocar las horas de un juicio muy distinto en el que el mundo será pesado en las balanzas eternas.

La destrucción de Jerusalén y la del mundo están anunciadas por Cristo en un mismo discurso, en un lenguaje y estilo peculiares, que hacen este discurso escatológico, muy difícil de interpretar claramente.

Después de que Jesús dijo de Jerusalén que "no quedará piedra sobre piedra, todo será destruído", llegáronse a El aparte, unos discípulos, diciendo: "Dínos, ¿cuándo será todo esto y cuál la señal de la venida y de la consumación del mundo?" (Mt. 24,1-4).

Parece que Cristo no contestó directamente la pregunta anterior sino que dio algún anuncio de catástrofes. Los evangelistas presentan este trágico cuadro:

"Habrá falsos mesías, guerras, hambres, pestes, terremotos, prodigios grandes y espantosos del cielo". Para los Apóstoles anunció las siguientes calamidades: los prenderán y los llevarán a los tribunales; serán azotados y atormentados, odiados a causa del nombre de Cristo, muertos. En la sociedad habrá odios y traiciones entre hermanos y entre padres e hijos, falsos profetas que seducirán a muchos, enfriamiento de la caridad; se habrá predicado el Evangelio en todo el mundo y Dios tendrá especialísima providencia de los hombres, "no se perderá ni un cabello de vuestra cabeza".

"Habrá entonces una gran tribulación, cual no la hubo desde el principio del mundo hasta ahora, ni la habrá, y, si no se acortasen aquellos días nadie se salvaría; mas, por amor a los elegidos se acortarán los días aquellos". (Mt. 24,21-22).

¿Cuándo y cómo será el fin del mundo y la parusía o segunda venida de Cristo? R! "En seguida, después de la tribulación de aquellos días, el sol se oscurecerá, la luna no dará luz, las estrellas caerán del cielo, las virtudes de los cielos se conmoverán, sobre la tierra habrá inquietud entre las naciones por el estrépito del mar y de las olas; los hombres enloquecerán de miedo". Y la venida o parusía del Hijo del Hombre será así:

"Aparecerá en el cielo el signo del Hijo del Hombre; vendrá en las nubes con gran poder, majestad y gloria; y El enviará a sus ángeles, y reunirá a sus escogidos, al son de la trompeta, de todas las partes de la tierra hasta el extremo del cielo". (Mt. 24,91-31; Mc. 13,24-27; Lc. 21, 25-28).

¿Cuánto y en cuánto tiempo pasará todo esto? "Como el relámpago que sale del oriente y brilla hasta el occidente, así será la venida del Hijo del Hombre". (Mt. 24,27). Esta frase parece indicar no solamente la evidencia o visión de la parusía de Cristo, sino también la rapidez, lo súbito de su venida, como también la incertidumbre del momento.

Cristo después reafirmó la certidumbre del fin del mundo, de su venida al fin de los tiempos, y del juicio universal, y de muchas maneras nos mandó que vigilásemos y estuviésemos preparados:

"En verdad, en verdad os digo, que no pasará esta generación antes que todo esto suceda. El cielo y la tierra pasarán pero mis palabras no pasarán. De aquel día y de aquella hora nadie sabe, ni los ángeles del cielo ni el Hijo, sino sólo el Padre. Porque como en los días de Noé, así será la aparición del Hijo del Hombre. En los días que precedieron al diluvio, comían, bebían, se casaban hasta el día en que entró Noé en el Arca; y no se dieron cuenta,

hasta que vino el diluvio y los arrebató a todos; así será la venida del Hijo del Hombre". (Mt. 24,34-40).

"Velad, pues, porque no sabéis a qué hora vendrá vuestro Señor. Mas sabed esto: Que si el padre de familia supiese a qué hora había de venir el ladrón, seguramente velaría, y no dejaría horadar su casa. Por tanto, estad vosotros preparados, porque a la hora que no sabéis, ha de venir el Hijo del Hombre". (Mt. 24,42-45).

#### 6) PARABOLAS ESCATOLOGICAS:

Son aquellas que se refieren a la consumación final del reino de Dios en su etapa última, (escatos—último), constituída por el segundo advenimiento del Hijo del Hombre, como Juez supremo.

Como este advenimiento ha de ser absolutamente inesperado y sorpresivo, el tema común a estas parábolas es la vigilancia continua con que los hijos del reino han de estar a todo tiempo listos y preparados para comparecer ante el Señor. Estas parábolas son las de:

Los Siervos Vigilantes; (Mc. 13,33-37; Lc. 12,35-38).

El Ladrón Nocturno; (Mt. 24,42-44; Lc. 12,39-40).

El Mayordomo fiel y prudente. Y el imprudente e infiel; (Mt. 24,45-51; Lc. 12,41-49).

Las Diez Vírgenes; (Mt. 25,14-30; Lc. 19,11-28).

Nota: Algunas de estas parábolas se pueden leer en clase.

#### 7) EL JUICIO FINAL:

Después de las parábolas anteriores que se desarrollan todas en el tema de la vigilancia continua e inculcan la necesidad de la preparación permanente para el gran día del advenimiento del Señor, se cierra ahora todo este discurso

con la descripción del acto supremo y definitivo del gran drama, el juicio universal.

Vendrá entonces el Hijo del Hombre con la gloria que le corresponde como a Hijo de Dios y Redentor del mundo, y ante su tribunal comparecerán todas las gentes. El Buen Pastor se convertirá entonces en Juez inexorable que pronunciará una sentencia universal final y pública, dará una sanción eterna, premio o castigo. Leamos la descripción de S. Mateo:

"Cuando el Hijo del Hombre venga en su gloria y todos los Angeles con El, se sentará sobre su trono de gloria. Y se reunirán en su presencia todas las gentes, y separará a unos de otros, como el pastor separa a las ovejas de los cabritos, y pondrá las ovejas a su derecha, y los cabritos a su izquierda".

Entonces dirá el Rey a los que están a su derecha: "Venid, benditos de mi Padre, tomad posesión del reino preparado para vosotros desde la creación del mundo. Porque tuve hambre y me disteis de comer; tuve sed y me disteis de beber; peregriné, y me acogisteis; estaba desnudo y me vestisteis; enfermo y me visitasteis; preso y vinisteis a verme. Y le responderán los justos: Señor, ¿cuándo te vimos hambriento y te alimentamos, sediento y te dimos de beber? ¿Cuándo te vimos enfermo o en la cárcel y fuimos a verte? Y el Rey les dirá: En verdad os digo que cuantas veces hicisteis eso a uno de estos mis hermanos menores, a Mime lo hicisteis.

Y dirá a los de la izquierda: Apartáos de Mí, malditos al fuego eterno, preparado para el diablo y para sus ángeles. Porque tuve hambre, y no me disteis de comer; tuve sed, y no me disteis de beber; fui peregrino, y no me alo jasteis; estuve desnudo y no me vestisteis; enfermo y en la cárcel, y no me visitasteis.

Entonces ellos responderán diciendo: Señor, ¿cuándo te vimos hambriento, o sediento, o peregrino, o enfermo o en prisión, y no te socorrimos? Y El les contestará diciendo: En verdad os digo, que cuando dejasteis de hacer eso

con uno de estos pequeñuelos, Conmigo no lo hicisteis. E irán al suplicio eterno, y los justos a la vida eterna". (Mt. 25,31-46).

Cristo como Hijo del Hombre, como Rey, va a juzgar a todas las gentes, de cualquier tiempo, de cualquier raza, de cualquier religión y va a pronunciar sentencia de premio o de condenación; se atribuye poder de Juez, solamente propio de Dios. Con esto se nos muestra la persona de Cristo con un poder y majestad verdaderamente divinos. El reino para los buenos, es una predestinación, pues estaba "preparado desde la creación del mundo".

Porque ejercitaron las obras de misericordia, porque tuvieron amor de caridad; porque lo que se hizo a los hombres se le hizo a Dios mismo; "a Mí me lo hicisteis"; porque obraron en su vida el testamento del Maestro: "amaos los unos a los otros"; porque "quien dice que ama a Dios y no ama a su prójimo, es un mentiroso", según S. Juan (I Jn. 4,20).

A los malos se les condenará porque no ejercitaron esas obras de misericordia por amor a Dios; "cuando dejásteis de hacer esto con uno de estos pequeñuelos, Conmigo no lo hicisteis". La sanción será "eterna". Los réprobos "irán al suplicio eterno y los justos a la vida eterna".

#### RESUMEN DE LA LECCION VEINTITRES

- 1) Al maldecir Cristo la higuera sin fruto, hizo la reprobación de Israel, de quien ella es su símbolo. La higuera se secó inmediatamente y los discípulos se admiraron. Jesús aprovechó y les volvió a decir el poder de la fe... Si tuviereis fe... todo cuanto pidiereis en la oración lo recibiréis.
- 2) Un padre tenía dos hijos, a quienes mandó a trabajar en su viña. El primero dijo NO, pero después fue. El segundo dijo SI, pero no fue.

Estos dos hijos representan a dos clases del pueblo judío: los pecadores y los fariseos. Y dijo Jesús esta terrible sentencia: "Los publicanos y meretrices os precederán en el reino de los cielos".

- 3) Parábola de los viñadores homicidas: estos mataron a los siervos del amo y a su propio hijo. Los viñadores homicidas son los dirigentes de Israel que mataron a los profetas, apóstoles y al mismo Cristo. Dios los castigará arrendando la viña (Israel) a otros viñadores (al nuevo pueblo de Dios que es el cristianismo). Esta parábola es la reprobación de los dirigentes judíos.
- 4) Los invitados a las bodas del hijo del Rey, mataron también a los criados que fueron a invitarlos. Cristo invitó a los judíos a que entraran en el reino de Dios, pero estos rehusaron la invitación y mataron a los profetas, a Juan Bautista y al mismo Cristo. Por esta causa Dios invitó a otros pueblos, a los gentiles, a hacer parte del reino de Dios.
- 5) Jesús anuncia el fin del mundo, la segunda venida de Cristo y el juicio final: aparecerá Jesús en las nubes con gran poder, majestad y gloria, después de terribles catástrofes del cielo y de la tierra. No dijo Cristo cuándo se efectuará esto, sino que estemos vigilantes y preparados.
- 6) Parábolas escatológicas son aquellas que se refieren al fin del mundo y a la parusía o segunda venida de Cristo como juez supremo. Son las siguientes: la de los siervos vigilantes; la del ladrón nocturno; la del mayordomo fiel y prudente y la del imprudente e infiel; la de las diez vírgenes.
- 7) En el juicio final Cristo juzgará a todos los hombres por las obras buenas que hicieron o que dejaron de hacer.

#### CUESTIONARIO

- 1<sup>a</sup>) ¿Qué significan las parábolas de la higuera, de los dos hijos, de los viñadores homicidas, de los invitados?
- 2ª) ¿Qué es la gran catástrofe universal?
- 3ª) ¿Cómo anunció Cristo la catástrofe?
- 4ª) ¿Qué son las parábolas escatológicas y qué recomienda Cristo en ellas?
- 5ª) ¿Cómo será el juicio final?

## Lección Veinticuatro Cristo, Resurrección y Vida

- 1) Preguntas capciosas y Respuestas firmes.
- 2) La Resurrección de Lázaro.
- 3) Diálogo con Marta y María.
- 4) Doctrina Profunda.
- 5) Reacción Contradictoria.

#### 1) PREGUNTAS CAPCIOSAS Y RESPUESTAS FIRMES:

Jesús se paseaba en el templo por el pórtico de Salomón. Le rodearon los judíos y le decían: ¿Hasta cuándo vas a tenernos en suspenso? Si eres el Mesías, dínoslo claramente. Respondióles Jesús: "Os lo dije y no me creéis; las obras que yo hago en nombre de mi Padre, esas dan testimonio de Mí; pero vosotros no creéis, porque no sois de mis ovejas. Mis ovejas oyen mi voz y yo las conozco, y ellas me siguen, y Yo les doy la vida eterna, y no perecerán para siempre, y nadie las arrebatará de mi mano... Yo y el Padre somos una sola cosa".

De nuevo los judíos trajeron piedras para apedrearle. Jesús les respondió: "Muchas obras os he mostrado de parte de mi Padre; ¿por cuál de ellas me apedreáis?" Respondiéronle los judíos: "Por ninguna obra buena te apedreamos, sino por la blasfemia, porque Tú, siendo hombre, te haces Dios". Jesús les replicó: "Si no hago las obras de mi Padre, no me creáis; pero si las hago, ya que no me creéis a Mí, creed a las obras, para que sepáis y conozcáis que el Padre está en Mí, y Yo en el Padre". "De nuevo buscaban cogerle. Pero El se deslizó de entre sus manos". (Jn. 10, 22-39).

La respuesta de Cristo es que ya se los había dicho en repetidas veces, no tomando la misma palabra "Mesías", pero sí con las obras, que hechas en nombre de su Padre, daban testimonio de El. En efecto, Jesús tan solo a sus Apóstoles y a la Samaritana, les había dicho que El era el Mesías. Esta revelación debía ser gradual, pues el pueblo tenía esta misma idea, pero desde el punto de vista nacionalista; por tanto, exigía gram precaución y táctica en el desenvolvimiento de ella.

Cristo expresa aquí unidad de poder entre el Padre y el Hijo, por tanto, hay identidad de naturaleza. Va a

ejecutar luego uno de los actos más prodigiosos, propio únicamente de Dios en el Antiguo Testamento, al mostrarse como dador y dueño de la vida, para probar una vez más su divinidad y su gloria.

#### 2) LA RESURRECCION DE LAZARO:

Estaban Jesús y sus discípulos en Transjordania, donde Juan había bautizado, cuando las hermanas de Lázaro le mandaron decir: "Señor, el que amas está enfermo". Jesús les dijo: "Esta enfermedad no es de muerte, sino para gloria de Dios, para que el Hijo de Dios sea glorificado por ella"... Y después de dos días dijo a sus discípulos: "Lázaro ha muerto, y me alegro por vosotros de no haber estado allí, para que creáis; pero vamos allá. Dijo pues, Tomás, llamado Dídimo, a los compañeros: "Vamos también nosotros a morir con El", pues ya habían comentado: "Rabí, los judíos te buscan para apedrearte, ¿y de nuevo vas allá?".

Cuando Cristo llegó a Betania, hacía ya "cuatro días que Lázaro había muerto", y ya había sido enterrado.

Diálogo trascendental de Jesús con Marta y con María: Cristo en esta ocasión vuelve a proclamarse Dios. Ya lo había dicho antes: "Como el Padre resucita a los muertos y les da la vida, así también el Hijo a los que quiere, les da la vida". (Jn. 5,21).

Fue, pues, Jesús a Betania. Marta en cuanto oyó que Jesús llegaba, le salió al encuentro, pero María se quedó sentada en casa, atendiendo las visitas de pésame de sus amistades. Entonces hubo este diálogo entre Marta y Jesús:

Marta: "Señor, si hubieras estado aquí, no hubiera muerto mi hermano; pero sé que cuanto pidas a Dios, Dios te lo otorgará".

Jesús: "Resucitará tu hermano".

Marta: "Sé que resucitará en la resurrección en el último día". —Jesús: "Yo soy la resurrección y la vida; el que cree en Mí, aunque muera vivirá; y todo el que vive y cree en Mí, no morirá para siempre. ¿Crees tú esto?"

-Marta: "Sí, Señor: yo creo que Tú eres el Mesías, el Hijo de Dios, que ha venido a este mundo". Y fue luego a llamar a María, quien se levantó inmediatamente y fue a Jesús y echóse a sus pies, llorando:

María: "Señor, si hubieras estado aquí, no hubiera muerto mi hermano".
 Jesús viéndola llorar y a los judíos que venían con ella, se turbó y lloró también.

-Jesús: "¿Dónde le habéis puesto?"

-María: "Ven y ve".

—Judíos: "¡Cuánto le amaba! ¿No pudo Este que abrió los ojos del ciego, hacer que no muriese?" Luego ante la tumba:

-Jesús: "Quitad la piedra", (la que tapaba la tumba).

-Marta: "Señor, ya hiede, pues lleva cuatro días".

-Jesús: "¿No te he dicho que si creyeres, verás la gloria de Dios?" Quitada la piedra:

—Jesús: "Padre, te doy gracias porque me has escuchado; Yo sé que siempre me escuchas, pero por la muchedumbre que me rodea lo digo, para que crean que Tú me has enviado. Y luego, con voz fuerte, gritó: "LAZARO, SAL FUERA". (Salió el muerto, ligados con fajas pies y manos y el rostro envuelto en un sudario).

-Jesús: "Soltadle y dejadle ir". (Jn. 11,17-44).

La vida pública de Cristo comenzó con un milagro sobre la naturaleza, en las bodas de Caná, y terminó con otro sorprendente sobre la vida: y ambos para manifestar la gloria de Dios y su divinidad. Podemos además notar en este milagro:

- a) El llanto de Jesús. Antes lo había hecho ante la incredulidad de Jerusalén. ¡En estas lágrimas de Cristo quedaron santificadas todas las lágrimas que nacen del amor y del dolor!
- b) Dijo Jesús: "Yo soy la resurrección y la vida... quien cree en Mí no morirá jamás"... Dijo y demostró: resucitó y dio la vida; prometió y cumplió. De la misma manera cumplirá con quienes tienen fe en El; "aunque hubieren muerto (físicamente) vivirán" para la vida eterna.
- c) Cristo se muestra dueño de la vida y de la muerte, luego es el Mesías, el Hijo de Dios, Dios mismo.

## 3) REACCION CONTRADICTORIA DE LOS PRESENTES:

- a) "Muchos de los judios que habían venido a María y vieron lo que había hecho, creyeron en El.
- b) Però algunos se fueron a los fariseos y les dijeron lo que había hecho Jesús.

Convocaron entonces los príncipes de los sacerdotes y los fariseos una reunión y dijeron: "¿Qué hacemos, que este hombre hace muchos milagros? Si le dejamos así todos creetán en El, y vendrán los romanos y destruirán nuestro lugar santo y nuestra nación".

Uno de ellos, Caifás, que era sumo sacerdote aquel año, les dijo... "¿No comprendéis que conviene que muera un hombre por todo el pueblo, no que perezca todo el pueblo?" Quería decir que Jesús debía de morir por todo el pueblo... Desde aquel día tomaron la resolución de matarle". (Jn. 11,45-53).

#### 4) LA UNCION EN BETANIA:

Por la resurrección de Lázaro, unos judíos creyeron Cristo; otros "tomaron la resolución de matarle"; pero

en Betania le ofrecieron un banquete. Durante el banquete María ungió a Jesús con un ungüento de nardo legítimo. Por esta unción, Judas Iscariote criticó a María y protestó por el gasto, diciendo que el ungüento debía haberse vendido por trescientos denarios para dárselo a los pobres.

Jesús en cambio defendió a María, "porque pobres, en todo tiempo los tendréis con vosotros, pero a Mí no siempre me tendréis", además, ella "me ha ungido para mi sepultura" y profetizó que por esta acción de María se hablaría en todo el mundo. (Jn. 12,1-4).

#### RESUMEN DE LA LECCION VEINTICUATRO

- 1) Los judíos preguntan a Jesús: "Si eres el Mesías, dínoslo claramente". Jesús les contesta: "Las obras que yo hago en nombre de mi Padre dan testimonio de mí... Yo y el Padre somos una sola cosa". Cogieron piedras para apedrearlo. Jesús volvió a decirles: "Si no me creéis a mí, creed a las obras, para que sepáis que el Padre está en mí y yo en el Padre".
- 2) Resurrección de Lázaro. Diálogo trascendental entre Cristo, Marta y María. Allí vuelve a proclamarse Dios: "Como el Padre resucita a los muertos y les da vida, así también el Hijo a los que quiere les da vida". "Yo soy la resurrección y la vida; el que cree en mí, aunque muera, vivirá". "Lázaro, sal fuera".
- 3) Por este milagro muchos creyeron en Cristo, pero otros, desde aquel día tomaron la resolución de matarle. En Betania se le ofreció un banquete a Cristo. Allí María lo ungió con un ungüento finísimo. Judas criticó el gasto, pero Cristo dijo que María lo había ungido para su sepultura y que por esta acción hablarían de María en todo el mundo.

#### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Las obras de Cristo dan testimonio del Padre?
- ¿Qué ideas expresa Jesús en la resurrección de Lázaro?
- ¿Por qué le ofrecieron un banquete a Cristo?
- ¿Qué contestó Cristo a las críticas de Judas?
- ¿Qué sentido tienen estas palabras: "me ha ungido para mi sepultura"?

## Lección Veinticinco Se Aproxima la Tragedia

- Presagios de Muerte.
- Desconcierto de la muchedumbre.
- El Sanedrín acuerda condenar a Cristo.
- Las Tres Grandes Fiestas del Año.
- 5) La Ultima Cena.
- Institución de la Sagrada Eucaristía.

#### 1) PRESAGIOS DE MUERTE:

"Cuando Jesús hubo terminado estos discursos, dijo a sus discípulos: Sabéis que dentro de dos días es la Pascua, y el Hijo del Hombre será entregado para que le crucifiquen". (Mt. 26,1-2).

Luego dijo: "Es llegada la hora en que el Hijo del Hombre será glorificado. En verdad, en verdad os digo, que, si el grano de trigo no cae en tierra y muere, quedará solo; pero si muere, llevará mucho fruto. El que ama su alma, la pierde; pero el que aborrece su alma en este mundo, la guardará para la vida eterna. Si alguno me sirve, que me siga, y donde yo esté, allí estará también mi servidor; si alguno me sirve, mi Padre le honrará...".

"Ahora es el juicio de este mundo; ahora el príncipe de este mundo será arrojado fuera (el demonio), y Yo, si fuere levantado de la tierra, atraeré a todos a Mí. Esto lo decía indicando de qué muerte había de morir".

"La multitud le contestó: Nosotros sabemos por la ley, que el Mesías permanece para siempre. ¿Cómo, pues, dices Tú que el Hijo del Hombre ha de ser levantado? ¿Quién es ese Hijo del Hombre. Díjoles Jesús: "Por poco tiempo aun está la Luz en medio de vosotros. Caminad mientras tenéis Luz... Mientras tenéis Luz, creed en la Luz, para ser hijos de la Luz. Y partiendo se ocultó". (Jn. 12,23-36).

Notemos en estas palabras que Cristo predice su propia muerte y muerte de crucifixión, "será entregado para que lo crucifiquen". Que esa muerte le ha de traer gioria porque traerá mucho fruto, porque, como el grano de trigo que al morir fructifica, con su muerte arrojará del mundo al demonio, y desde la cruz atraerá a muchos a El. Tal vez por esto S. Pablo decía que él predicaba a Jesús "Crucifi-

cado". En su muerte verán el plan del Padre y en su resurrección verán el sello divino. De esta manera la cruz no será signo de infamia sino trono triunfal de la realeza espiritual de Cristo.

#### 2) DESCONCIERTO DE LA MUCHEDUMBRE:

Si para los Apóstoles estas palabras de Cristo eran enigmáticas, tenían que ser más para las gentes, pues estas sabían, por las Escrituras, de un reinado eterno del Mesías; un Mesías que así desaparece, no cumple lo que la Escritura dice de El. Lo que no saben las multitudes es que la desaparición efímera del Mesías está en el plan del Padre; que El seguirá siendo el "Dios de los vivos". Que nadie ama más sino aquel que da la vida por sus amigos; que la redención del género humano se hará por la pasión, el sacrificio y la muerte.

#### 3) EL SANEDRIN ACUERDA CONDENAR A JESUS:

"Se reunieron entonces los príncipes de los sacerdotes y los ancianos del pueblo en el palacio del pontífice llamado Caifás, y se consultaron sobre cómo apoderarse con engaño de Jesús para darle muerte. Pero se decían, que no sea durante la fiesta, no vaya a alborotarse el pueblo". (Mt. 26,3-4).

El Sanedrín era el Gran Consejo (Corte Suprema) de la Nación. Constaba de 71 miembros, divididos en tres grupos: príncipes de los sacerdotes, que eran los ex-sumos sacerdotes y los representantes de las grandes familias sacerdotales judías; los escribas y fariseos, que eran los cultivadores e intérpretes de las Escrituras, y los Ancianos, que eran los representantes de los sectores importantes de la Nación. El Consejo estaba presidido por el sumo sacerdote. El Sanedrín tenía la suprema autoridad administrativa y judicial, aunque bajo la inspección de los romanos; estaba

investido del poder legislativo, tanto civil como eclesiástico. Ante él, como tribunal religioso supremo, se presentaron nuestro Señor, Esteban, Santiago, Pedro y Pablo. Podía sentenciar con la pena de muerte, la de lapidación; la crucifixión necesitaba la ratificación del procurador romano.

Con la destrucción de Jerusalén por Tito en el año 70, desaparecieron para siempre el Templo, el Sanedrín y los Saduceos, pero no los fariseos, quienes continúan aun con el nombre de Rabinos.

### 4) LAS TRES GRANDES FIESTAS DEL AÑO:

Tres veces al año un israelita varón debía hacer una peregrinación a Jerusalén a presentarse en el Santuario a celebrar las fiestas importantes en común. (Ex. 23,17; 34, 23). Este acto era libre para las mujeres y los niños. Estas tres fiestas eran: la de la Pascua, la de Pentecostés y la de los Tabernáculos.

La fiesta de la Pascua: (Ex. 12). La Pascua era la primera y más importante fiesta de los judíos. Comenzaba el 14 del primer mes del año eclesiástico, es decir, en la tarde del 14 de Nisán y duraba 7 días, hasta el 21 del mismo mes. Esta fiesta había sido establecida para conmemorar la liberación de Israel de la servidumbre de Egipto y la salvación de los primogénitos entre los israelitas. Los ritos en ella ejecutados recordaban los sucesos acaecidos durante el éxodo.

El día 10 del mes, cada familia debía procurarse un cordero sin tacha, macho y de un año y sacrificarlo el 14, al atardecer. Con la sangre se rociaban los dos postes y el dintel de la puerta. El cordero se asaba entero al fuego. Su carne se comía en atuendo de viaje y a toda prisa, acompañada de pan ácimo o sin levadura y de lechugas amargas y algunas copas de vino. Nada de él podía conservarse para el día siguiente. Nadie podía salir de la puerta de su casa hasta la mañana del día siguiente. El padre tenía que explicar el sentido del rito. El pan sin levadura, llamado también

"Pan de la aflicción", les recordaba el apresuramiento con que salieron de Egipto, y las hierbas amargas, sus amargos sufrimientos. En toda la semana de Pascua se comían el pan sin levadura; de aquí que se llamara también fiesta de los ácimos. La Pascua de los judíos era un símbolo de la Pascua cristiana, la cual debía recordar pensamientos más altos: EL CORDERO, es tipo de Jesucristo como víctima; en la Biblia El es llamado: "El Cordero de Dios". (Jn. 1, 29; I Cor. 5,7); este Cordero dice relación a inocencia, a la institución del sacrificio sin sangre, la Santísima Eucaristía, y al sacrificio sangriento de la cruz. El cordero de la pascua judía era un sacrificio real, una mezcla de ofertorio de paz y de pecado; en forma similar, Nuestro Señor murió por nosotros como una oblación del pecado en la cruz, y se nos da como oblación de paz en la Sagrada Eucaristía.

"Estaba próxima la pascua de los judíos, y muchos subían del campo a Jerusalén, antes de la pascua para purificarse. Buscaban, pues, a Jesús y unos y otros se decían en el Templo: ¿Qué os parece? ¿No vendrá a la fiesta? Pues los príncipes de los sacerdotes y los fariseos habían dado órdenes para que, si alguno supiese en dónde estaba, lo indicase, a fin de prenderle". (Jn. 11,55-57).

#### 5) LA ULTIMA CENA:

"Estaba cerca la fiesta de los ácimos, que se llama la Pascua. Los príncipes de los sacerdotes y los escribas, buscaban cómo quitarle de en medio, pero temían al pueblo. Entró Satanás en Judas, llamado Iscariote, que era del número de los Doce, y fue a tratar con los príncipes de los sacerdotes y los oficiales sobre la manera de entregárselo. Ellos se alegraron y convinieron con él en darle dinero. Puestos de acuerdo, buscaba ocasión para entregárselo sin ruido". (Lc. 22-16). "Se convinieron en treinta piezas de plata". (Mt.26,15).

Preparación de la Cena: "El primer día de los Acimos, cuando se sacrificaba la Pascua, dijéronle los discípulos: ¿Dónde quieres que vayamos para que preparemos la Pas-

cua y la comas? Envió dos de sus discípulos y les dijo: id a la ciudad y os saldrá al encuentro un hombre con cántaro de agua; seguidle, y donde él entrare, decid al dueño: el Maestro dice: ¿Dónde está mi departamento, en que pueda comer la pascua con mis discípulos? El os mostrará una sala alta, grande, alfombrada, dispuesta. Allí haréis los preparativos para nosotros".

"Sus discípulos se fueron, y vinieron a la ciudad, y lo hallaron como les había dicho, y prepararon la Pascua". (Mc.14,12-16).

La Pascua debía celebrarse en Jerusalén. Era proverbial el alojamiento que los jerosolimitanos siempre prestaban a los peregrinos. La costumbre había establecido que estos, en compensación, les dejasen la piel del cordero pascual, ya que la hospitalidad era gratuita.

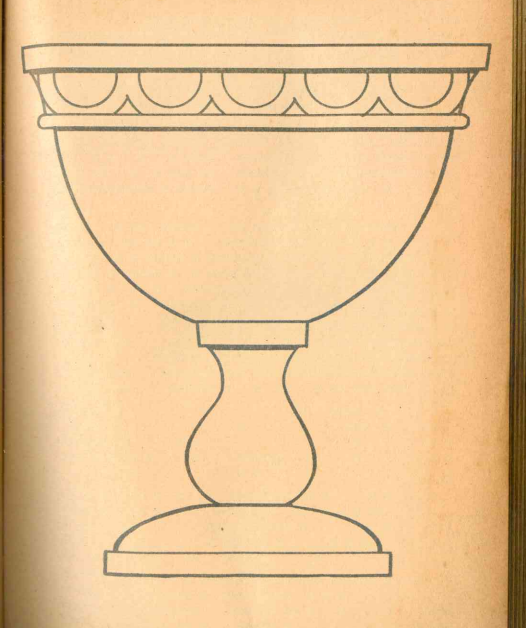
Esta persona, en cuya casa se va a celebrar la Pascua, debía ser algún discípulo o simpatizante de Cristo y que ya le hubiese ofrecido su casa para esto en otra ocasión.

"Llegada la tarde, vino con los Doce, y recostados y comiendo dijo Jesús: Ardientemente he deseado comer esta Pascua con vosotros antes de padecer, porque os digo que no la comeré más, hasta que sea cumplida en el reino de Dios". (Lc.22,15).

Primitivamente la Pascua se comía de pies, para recordar la salida presurosa de Egipto. Era la que llamaban la "Pascua Egipcia". Pero ya en Israel la comían recostados sobre pequeños lechos, apoyando el brazo izquierdo en el lecho y dejando el derecho para el servicio; o también en esta forma: en el suelo sobre esteras. Era la llamada "Pascua Eterna"; era señal de libertad por el hecho de estar ya en su propia casa de Israel.

### (6) INSTITUCION DE LA SAGRADA EUCARISTIA

"Mientras comían, Jesús tomó pan, lo bendijo, lo partió y dándoselo a los discípulos, dijo: "Tomad y comed, esto es mi cuerpo. Y tomando un cáliz y dando gracias, se



los dio diciendo: Bebed de él todos, que esta es mi sangre del Nuevo Testamento, que será derramada por muchos para remisión de los pecados". Yo os digo que no beberé más de este fruto de la vid, hasta el día que lo beba con vosotros nuevo en el reino de mi Padre". (Mt.26,26-30).

El Dogma Católico: Por la palabra y el poder de Cristo, se obra la conversión total de la sustancia del pan y del vino en la sustancia de su cuerpo y de su sangre. Es este, el dogma y misterio de la teología católica llamado Transustanciación, por la cual Cristo se hace real y substancialmente presente bajo los accidentes del pan y del vino, que permanecen intactos cuando se ha obrado la milagrosa conversión.

Y porque Cristo se hace allí presente con su cuerpo "que se da por nosotros", es decir, que se ofrece en sacrificio, y en su sangre "derramada para remisión de los pecados", la Eucaristía no es solamente el misterio de la real presencia de Cristo, sino además el sacrificio de su cuerpo y de su sangre. Pero es además Sacramento, porque según palabras anteriores, debemos comer su Carne y beber su Sangre, como alimento espiritual. "Mi Cuerpo es verdadera comida y mi Sangre es verdadera bebida... Si no comiereis la carne del Hijo del hombre, y si no bebiereis su sangre, no tendréis la vida en vosotros". (Jn.6,53-56).

Cuando Cristo dijo: "El Pan que yo daré es mi carne, vida del mundo" en su discurso sobre el "Pan de Vida", se ha considerado siempre como la promesa de la Sagrada Eucaristía; promesa que tuvo su realidad en la última Cena del Jueves Santo.

Todos los Apóstoles testigos inmediatos de lo que Jesús dijo e bizo, tanto en la promesa como en la institución de la Eucaristía, entendieron sus palabras y acciones de la presencia real de Jesucristo en ella. Así lo atestiguan S. Mateo y S. Marcos; la Iglesia primitiva, desde su principio creyó siempre en la presencia real de Cristo en la Eucaristía. S. Pablo unos 25 años después de la muerte de Cristo escribió a los cristianos de Corinto: "¿El cáliz de bendición que bendecimos, no es la comunión de la sangre de Cristo?

¿Y el pan que repartimos, no es la comunión de la carne de Cristo?" (I Cor. 10,16 ss). Según pues, S. Pablo, esta creencia era común y evidente para ellos.

La Iglesia entera ha entendido siempre y creído que por las palabras de Cristo, tanto las de la promesa como las de la institución de la Sagrada Eucaristía, ponen en ella a Jesucristo con su Cuerpo, Sangre, Alma y Divinidad: que en la Eucaristía, Jesús nos da a comer su Cuerpo y a beber su Sangre; que el sacrificio de la Misa no es un mero recuerdo o representación del sacrificio de la Cruz, sino su reproducción real, aunque mística y oculta. Esta es la fe católica y verdadera.

#### 7) INSTITUCION DEL SACERDOCIO:

San Lucas dice que Cristo, después de haber consagrado el pan, añadió: "Haced esto en memoria mía". (Lc.22, 19). Y S. Pablo dijo: "Yo aprendí del Señor que... la noche en que debía ser entregado, tomó el pan, y dando gracias, lo partió y dijo: "Tomad y comed, esto es mi cuerpo, que por vosotros será entregado. Haced esto en memoria mía. De la misma manera tomó el cáliz, después de haber cenado, diciendo: Este cáliz es el nuevo testamento en mi sangre. Haced esto cuantas veces lo bebiereis en memoria mía. Pues todas las veces que comiereis este pan y bebiereis este cáliz anunciaréis la muerte del Señor hasta que El venga". (Cor.11,23,26).

El Concilio de Trento definió que con las palabras "Haced esto en mi memoria", Cristo ordenó sacerdotes a sus Apóstoles y les mandó que ellos y sus sucesores ofreciesen el Sacrificio Eucarístico indefinidamente, es decir ofreciendo el sacrificio de la Misa, consagrando el Cuerpo y la Sangre de Cristo y comulgando, "tomad y comed, tomad y bebed", para conmemorar siempre la muerte del Señor.

Las palabras de S. Pablo: "Este cáliz es el nuevo testamento en mi sangre", significa "alianza o pacto", en contraposición a la antigua Alianza del Sinaí, en donde se hizo la alianza entre Yahvé y el pueblo israelita, mediante

el sacrificio y la aspersión de la sangre. La sangre de Cristo establece la nueva alianza.

#### RESUMEN DE LA LECCION VEINTICINCO

- 1) Presagios de muerte. Jesús anuncia de nuevo su muerte: "Si el grano de trigo no cae en tierra y muere, quedará solo; pero si muere, llevará mucho fruto". "Si fuere levantado de la tierra, atraeré a todos a mí". La multitud dijo que el Mesías no debía morir. Muriendo Cristo en la cruz se cumplirá el plan del Padre y así la cruz será un símbolo de triunfo; la resurrección será un testimonio divino.
- 2) Los apóstoles y las gentes se desconciertan ante la próxima desaparición de Cristo como Mesías. Pero esta desaparición será efimera, pues Cristo resucitará y seguirá siendo el "Dios de los vivos".
- 3) El Sanedrín acuerda condenar a muerte a Jesús. "Que no sea durante la fiesta, no vaya a alborotarse el pueblo". El Sanedrín era la Corte suprema de la nación, tenía la autoridad administrativa y judicial. Ante este tribunal debía comparecer Jesús.
- 4) Había tres fiestas entre los judíos en que todo israelita debía ir a Jerusalén y presentarse en el Templo: la fiesta de la Pascua, la de Pentecostés y la de los Tabernáculos. En la fiesta de la Pascua de aquel año debía prenderse a Cristo.
- 5) Cristo con sus discípulos quiso comer la Pascua judía; mandó que se hicieren todos los preparativos. Llegada la tarde dijo Jesús a los Doce: "ardientemente he deseado comer esta pascua con vosotros antes de padecer, porque os digo que no la comeré más, hasta que sea cumplida en el reino de Dios".
- 6) Mientras comían la Pascua Jesús instituyó la Sagrada Eucaristía así: Tomó el pan, lo bendijo, lo partió y dándoselo a los discípulos dijo: "Tomad y comed, esto es mi cuerpo". Tomando el cáliz con vino, se los dio diciendo: "Bebed de él todos, que esta es mi sangre del Nuevo Testamento, que será derramada por muchos para la remisión de los pecados". "Haced esto en mi memoria". El dogma católico consiste en que en el pan y en el vino consagrados está Dios real y substancialmente.

#### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Qué significa la muerte del grano de trigo?
- 2ª) ¿Por qué Cristo es "Dios de los vivos"?
- 3ª) ¿Cómo preparó Cristo la Pascua?
- (2) ¿Cómo instituyó Cristo la S. Eucaristía?
- 5ª) ¿En qué consiste el dogma católico?

# Lección Veintiséis Acciones y Palabras de Despedida

- 1) Discusión sobre la Primacía.
- 2) Lavatorio de los Pies.
- 3) Cristo denuncia la Traición.
- 4) Conversación íntima con los Apóstoles,

## 1) DISCUSION SOBRE LA PRIMACIA:

"Se suscitó entre ellos una contienda sobre quien de ellos había de ser tenido por mayor". (Lc.22,24).

Pequeño y mezquino incidente entre los Apóstoles, bien extraño por cierto a la solemnidad de la fiesta y a la gravedad de la hora, aunque no a la naturaleza humana, muy inclinada a las tres concupiscencias, la de la carne, la de los ojos y a la soberbia de la vida; esta última que conlleva la concupiscencia del mando, de los honores, de la fama, de las riquezas y cuya práctica ha constituído siempre el pecado más grave entre los hombres. En vano había dado el Maestro a sus discípulos repetidas lecciones de humildad. En esta vez les contesta: "El mayor entre vosotros será el menor, y el que manda como el que sirve... yo estoy en medio de vosotros como quien sirve". (Lc.22,24.28).

## 2) LAVATORIO DE LOS PIES:

Y para que sus palabras tuvieran la fuerza del ejemplo, "se levantó de la mesa, se quitó los vestidos, y tomando una toalla se la ciñó; luego echó agua en la jofaina y comenzó a lavar los pies a los discípulos y a enjugárselos con la toalla que tenía ceñida. Llegó, pues, a Simón Pedro, que le dijo: Señor, ¿Tú me lavas los pies? Respondió Jesús y díjole: lo que yo hago, tú no lo sabes ahora; lo sabrás después. Díjole Pedro: "Jamás me lavarás Tú los pies". Le contestó Jesús: "Si no te los lavare no tendréis parte conmigo". Simón Pedro le dijo: "Señor, entonces, no sólo los pies, sino también las manos y la cabeza". Jesús le dijo: "El que se ha bañado no necesita lavarse, está todo limpio; y vosotros estáis limpios, pero no todos". Porque sabía quien había de entregarle, y por eso dijo: "No todos

estáis limpios". Después les añadió: "Vosotros me llamáis Maestro y Señor, y decís bien, porque en verdad lo soy. Si yo, pues, os he lavado los pies, siendo vuestro Señor y Maestro, también habéis de lavaros los pies unos a otros". (Jn. 13,4-15).

Cristo aparece aquí con vestidos y en función de esclavo y de sirviente. "¿Tú... a mí?" Pedro, que había visto tántas veces la grandeza de Cristo, no puede resistir verlo inclinado para lavarle el sudor y la podre de sus pies; pero Cristo quiere enseñarles una virtud moral: la humildad por caridad y esto es lo que ellos deben practicar, como también nosotros; que el que tiene autoridad y mando debe comportarse como un servidor. Y si no hacemos así seremos excomulgados por el mismo Cristo: "No tendréis parte conmigo", no perteneceremos a su escuela, a su reino, a su Iglesia.

#### 3) CRISTO DENUNCIA LA TRAICION:

"No todos estáis limpios". "Se turbó Jesús en su espíritu y, demostrándolo, dijo: "En verdad, en verdad os digo que uno de vosotros me entregará". Se miraban los discípulos unos a otros, sin saber de quién hablaba. Uno de ellos, el amado de Jesús, estaba recostado ante el pecho de Jesús. Simón Pedro le hizo señal, diciéndole: "Pregúntale de quién habla"... Preguntado Jesús contestó: "Aquel a quien yo mojare y diere un bocado". Y mojando un bocado, lo tomó y se lo dio a Judas, hijo de Simón Iscariote. Después del bocado, en el mismo instante entró en él Satanás. Jesús le dijo: "Lo que has de hacer, házlo pronto". Ninguno de los que estaban a la mesa conoció a qué propósito decía aquello. Algunos pensaron que como Judas era el ecónomo de los Apóstoles, le decía Jesús: compra lo necesario para la fiesta, o que diese algo a los pobres. El, tomando el bocado, se salió luego. Era de noche".

Era de noche en el mundo y en el alma de Judas. "Desdichado de aquel por quien el Hijo del hombre será entresado"; "mejor le fuera a ese no haber nacido". (Mt.26,24).

## 4) CONVERSACION INTIMA CON SUS APOSTOLES:

Cuatro interlocutores toman parte: Pedro, Tomás, Felipe y Judas Tadeo. Con sus interrupciones y sus preguntas dan el giro y tono a la conversación sin desviarla del tema principal que era la próxima partida de Jesús de esta vida, la promesa de su resurrección y el envío del Espíritu Santo, consolador.

"Así que salió Judas Iscariote dijo Jesús: "Ahora ha sido glorificado el Hijo del hombre, y Dios ha sido glorificado en El".

"Hijitos míos, un poco estaré todavía con vosotros...

A donde yo voy vosotros no podéis venir".

Pedro: ¿Señor a dónde vas?

Jesús: A donde yo voy, no puedes tú seguirme ahora; me seguirás más tarde.

Pedro: ¿Por qué no puedo seguirte ahora? Yo daré por ti mi vida.

Jesús: No cantará el gallo antes de que tres veces me niegues. (Jn.13,36-38).

Pedro: Aunque fuera preciso morir contigo, jamás te negaré. Otro tanto decían todos. (Mc.14,31).

Jesús: Todos vosotros os escandalizaréis de mí esta noche, porque escrito está: heriré al pastor y se dispersarán las ovejas de la manada. Pero después de resucitado os precederé a Galilea.

Pedro: Aunque todos se escandalicen de Tí, yo jamás me escandalizaré. (Mt. 26-31).

Jesús: Simón, Simón, Satanás os busca para zarandearos como trigo, pero Yo he rogado por tí para que no desfallezca tu fe, y tú, una vez convertido, confirma a tus hermanos.

Pedro: Señor, preparado estoy para ir Contigo no sólo a la prisión sino a la muerte.

Jesús: Te aseguro Pedro, que no cantará hoy el gallo antes que tres veces hayas negado conocerme. (Lc. 22, 31-34).

Un precepto nuevo os doy: "Que os améis los unos a los otros como Yo os he amado... En esto conocerán todos que sois mis discípulos, si tenéis caridad unos para con otros". (Jn. 13,34).

Por esta caridad Tertuliano refería que los paganos, maravillados ante la caridad de los primeros cristianos, decían: "Ved cómo se aman entre sí, y cómo están dispuestos a morir unos por otros". Y Minucio Félix, reflejando este ambiente que la caridad causaba en los gentiles, decía: "Se aman aún antes de conocerse".

Callóse Pedro y los Apóstoles temerosos de lo que acababan de oír, se entristecieron por la anunciada ausencia. Trata de consolarlos diciéndoles:

Jesús: "No se turbe vuestro corazón; creéis en Dios, creed también en Mí. En la casa de mi Padre hay muchas moradas... voy a prepararos el lugar. Cuando Yo me haya ido y haya preparado el lugar, de nuevo volveré y os tomaré Conmigo, para que donde Yo estoy, estéis también vosotros. Pues para donde Yo voy, vosotros conocéis el camino.

Tomás: "No sabemos a dónde vas: ¿Cómo, pues, podemos conocer el camino?"

Jesús: "Yo soy el camino, la verdad y la vida; nadie viene al Padre sino por Mí". "Si me habéis conocido, conoceréis también a mi Padre. Desde ahora le conocéis y le habéis visto".

Felipe: "Señor, muéstranos al Padre y nos basta".

Jesús: "¿Felipe, tanto tiempo ha que estoy con vosotros y no Me habéis conocido? El que me ha visto a Mí, ha visto a mi Padre; ¿cómo dices tú, muéstranos al Padre? ¿No crees que Yo estoy en el Padre y el Padre en Mí? Las palabras que Yo os digo, no las ha-

blo de Mí mismo; el Padre, que mora en Mí, hace sus obras. Creedme que Yo estoy en el Padre y el Padre en Mí; a lo menos creedlo por las obras". (Jn. 14, 1-11).

# RESUMEN DE LA LECCION VEINTISEIS

- 1) Discusión sobre la supremacía de los Apóstoles: "¿Quién de ellos debía ser tenido por mayor?" Cristo les contestó: "El mayor entre vosotros será el menor, y el que manda como el que sirve... Yo estoy en medio de vosotros como quien sirve".
- 2) Cristo lava los pies a sus discípulos. Pedro se opone y Cristo le dice: Si no te los lavare, no tendrás parte conmigo. Con esta actitud Cristo aparece como esclavo y sirviente para enseñar humildad y caridad: que el que tiene autoridad debe comportarse como un servidor.
- 3) Jesús denuncia la traición de Judas: "No todos estáis limpios". Preguntado Jesús de quien se trataba, dijo: "Aquel a quien yo mojare y diere un bocado". Mojó el pan y se lo dio a Judas y añadió: "lo que has de hacer, házlo pronto". Judas salió inmediatamente. Jesús añadió: "Desdichado de aquel por quien el Hijo del Hombre será entregado; mejor le fuera a ese no haber nacido".
- 4) Jesús conversa intimamente con sus Apóstoles. Tratan sobre la próxima partida de Jesús, sobre la promesa de la resurrección y la venida del Espíritu Santo. Fue entonces cuando Jesús les dio el más hermoso de los preceptos: "Que os améis los unos a los otros, como yo os he amado... En esto conocerán todos que sois mis discípulos, si tenéis caridad unos para con otros".

Cuando Tomás le dijo que no sabían a donde iba Jesús, El dijo: "Yo soy el camino, la verdad y la vida; nadie viene al Padre sino por mí. Si me habéis conocido, conoceréis también a mi Padre".

### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Quién es el mayor entre los Apóstoles?
- 2ª) ¿Por qué y para qué Jesús lava los pies a sus Apóstoles?
- 3ª) ¿Sabía Cristo que Judas lo traicionaría?
- 4ª) ¿Qué dialoga Cristo con sus Apóstoles?

# Lección Veintisiete

# El Testamento del Maestro

- 1) Frutos de la Fe en Cristo ausente.
- 2) Promesa de la Venida del Espíritu Santo.
- 3) Necesidad de estar unidos a Cristo.
- 4) Anuncio de la Persecución a los Discípulos.
- 5) Anuncia Cristo su Resurrección.
- 6) Oración Sacerdotal.

# 1) FRUTOS DE LA FE EN CRISTO AUSENTE:

Cristo continuó diciendo: "El que cree en Mí, ese hará también las obras que Yo hago, y las hará mayores que estas, porque Yo voy al Padre; y lo que pidiereis en Mi nombre, eso haré para que el Padre sea glorificado en el Hijo; si me pidiereis alguna cosa en Mi nombre, Yo la haré. Si me amáis guardaréis mis mandamientos". (Jn. 14, 12-16).

# 2) PROMESA DE LA VENIDA DEL ESPIRITU SANTO:

"Yo rogaré al Padre y os dará otro abogado, que estará con vosotros para siempre en espíritu de verdad, que el mundo no puede recibir, porque no le ve ni le conoce; vosotros lo conocéis porque permanece con vosotros y está en vosotros".

"No os dejaré huérfanos; vendrá a vosotros... en aquel día conoceréis que Yo estoy en mi Padre, y vosotros en Mí y Yo en vosotros". "El que recibe mis preceptos y los guarda, ese es el que me ama; el que me ama a Mí, será amado de mi Padre y Yo le amaré y me manifestaré a él... Os he dicho estas cosas mientras permanezco entre vosotros, pero el Abogado, el Espíritu Santo, que el Padre enviará en mi nombre, ese os lo enseñará todo y os traerá a la memoria todo lo que Yo os he dicho". (Jn. 14, 12,26).

De estas palabras se colige que el Espíritu Santo es un "Abogado y Consolador", lo que significa "Paráclito"; es una persona divina, que va a sustituír a Cristo en su oficio; continuará en forma misteriosa la misión de Cristo en el mundo: continuará la "misión docente", puesto que dice: "Os enseñará todas las cosas"; por eso mismo será Es-

píritu de verdad, lo mismo que Cristo, que es "la verdad". De esta manera Cristo anuncia el gran acontecimiento de Pentecostés.

#### 3) NECESIDAD DE ESTAR UNIDOS A CRISTO:

Alegoría de la vid. "Yo soy la vid y vosotros los sarmientos (las ramas) y mi Padre es el viñador. Como el sarmiento no puede dar fruto de sí mismo si no permaneciere en la vid, tampoco vosotros si no permaneciereis en mí. El que permanece en mí y yo en él, ese da mucho fruto, porque sin mí, nada podéis hacer. El que no permanece en mí, es echado fuera, como el sarmiento, y se seca, y los amontonan, y los arrojan al fuego, para que ardan". (Jn. 15,1-7).

Debemos estar unidos a Cristo por la fe, por el bautismo, por las buenas obras, por la caridad, por la gracia.

# 4) ANUNCIO DE LA PERSECUCION A LOS DISCIPULOS:

"Si el mundo os aborrece, sabed que me aborreció a mí primero que a vosotros. Si fueseis del mundo, el mundo amaría lo suyo; pero porque no sois del mundo, sino que yo os escogí del mundo, por eso el mundo os aborrece. Acordaos: no es el siervo mayor que su Señor. Si me persiguieron a mí, también a vosotros os perseguirán; si guardaren mi palabra, también guardarán la vuestra. Pero todas estas cosas las harán con vosotros por causa de mi nombre, porque no conocen al que me ha enviado". (Jn. 15,18-21).

"Esto os he dicho para que no os escandalicéis. Os echarán de la Sinagoga; pues llega la hora en que todo el que os quite la vida pensará prestar un servicio a Dios. Y esto lo harán porque no conocieron al Padre ni a mí. Pero yo os he dicho estas cosas, para que cuando llegue la hora, os acordéis de ellas y de que yo os las he dicho". (Jn. 16,1-4).

Con estas palabras Cristo les anuncia la persecución por causa suya: La excomunión de la comunidad judía y la misma muerte; que cuando los poderes de la tierra los persigan, que sepan que El se los anunció; no es fracaso de la doctrina, sino permisión del plan del Padre.

### 5) ANUNCIA CRISTO SU RESURRECCION:

"Vosotros ahora tenéis tristeza; pero de nuevo os veré y se alegrará vuestro corazón y nadie será capaz de quitaros vuestra alegría".

"La paz os dejo, la paz os doy"; no como el mundo la da. No se turbe vuestro corazón ni se intimide. Habéis oído que os dije: "Me voy y vengo a vosotros. Si me amareis, os alegraréis, pues voy al Padre... Os lo he dicho ahora antes que suceda, para que cuando suceda, creáis". (Jn. 14,27-30).

# 6) ORACION SACERDOTAL. CRISTO ORA POR SI MISMO:

Jesús, levantando sus ojos al cielo dijo:

"Padre, llegó la hora; glorifica a tu Hijo, para que el Hijo te glorifique, según el poder que le diste sobre toda carne, para que a todos los que tú le diste, les dé El la vida eterna. Esta es la vida eterna, que te conozcan a Tí único Dios verdadero, y a tu enviado Jesucristo. Yo te he glorificado sobre la tierra, llevando a cabo la obra que me encomendaste realizar. Ahora, Tú, Padre, glorifícame cerca de Ti mismo, con la gloria que tuve cerca de Ti, antes que el mundo existiese". (Jn. 17,1-5).

Cristo ora por los Apóstoles: "Yo ruego por ellos...
por los que Tú me diste porque son tuyos, y todo lo mío es
tuyo, y lo tuyo es mío, y yo he sido glorificado en ellos...
Padre Santo, guarda en tu nombre a estos que me has dado,
para que sean uno como nosotros. Mientras yo estaba con

ellos, yo conservaba en tu nombre a estos que me has dado, y los guardé y ninguno de ellos pereció, si no es el hijo de la perdición, para que la Escritura se cumpliese...

Yo les he dado tu palabra y el mundo los aborreció, porque no eran del mundo, como yo no soy del mundo. No pido que los saques del mundo, sino que los guardes del mal... Santificándolos en la verdad, pues tu palabra es verdad. Como tú me enviaste al mundo, así yo los envié a ellos al mundo, y yo por ellos me santifico, para que ellos sean santificados de verdad". (Jn.17,6-19).

Porque los apóstoles conocieron a Jesucristo, creyeron en sus palabras, le pide al Padre que los una, los guarde, los santifique.

Oración por la Iglesia futura: "Pero no ruego sólo por estos, sino por cuantos crean en mí por su palabra, para que todos sean uno, como Tú, Padre, estás en mí y yo en Ti, para que también ellos sean en nosotros, y el mundo crea que Tú me has enviado.

Yo les he dado la gloria que Tú me diste, a fin de que sean uno, como nosotros somos uno. Yo en ellos y Tú en mí, para que sean consumados en la unidad y conozca el mundo que Tú me enviaste y amaste a estos como me amaste a mí. Padre, los que Tú me has dado, quiero que donde esté yo, estén ellos también conmigo, para que vean mi gloria, que Tú me has dado, porque me amaste antes de la creación del mundo". (Jn.17,20-24).

Esta oración de Cristo en vísperas de padecer, elevada a su Padre, por los Apóstoles y por los creyentes futuros, llamada "Oración Sacerdotal", es considerada como el Testamento de Cristo, un testamento extraordinario en el que da su última voluntad: la fe, la unidad y la santificación.

### RESUMEN DE LA LECCION VEINTISIETE

1) Los frutos de la fe serán muy grandes, pues los creyentes harán, no solamente las obras de Cristo, sino aún mayores. Si me pidiereis alguna cosa en mi nombre, yo la haré.

- 2) Cristo promete a sus Apóstoles la venida del Espíritu Santo. "No os dejaré huérfanos". El Abogado, el Espíritu Santo os lo enseñará todo y os traerá a la memoria todo lo que yo os he dicho. Este Espíritu Santo continuará en el mundo la misión docente, por eso mismo será Espíritu de verdad.
- 3) Necesidad de estar unidos a Cristo para dar frutos, como los sarmientos tienen que estar unidos a la vid. Sin Cristo nada podemos hacer. Modo de estar unidos a Cristo: por la fe, el bautismo, las buenas obras, la caridad, la gracia.
- 4) Cristo anuncia persecución a sus discípulos: "Si me persiguieron a mí, también a vosotros os perseguirán. Esto os digo para que no os escandalicéis, y cuando llegue la hora, os acordéis de que yo os los he dicho. Os perseguirán porque no conocieron al Padre ni a mí".
- 5) Anuncia Cristo su Resurrección: "La paz os dejo, la paz os doy... No se turbe vuestro corazón". "Me voy y vengo a vosotros. Si me amareis, os alegraréis, pues voy al Padre".
- 6) Oración Sacerdotal: Cristo ora por sí mismo, por los Apóstoles, para que vivan en unidad, que sean guardados del mal, que sean santificados en la verdad. Ora por la Iglesia futura para que todos los creyentes permanezcan en la unidad.

### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Qué clase de poderes tendrán los creyentes?
- 2ª) ¿Qué bienes traerá el Espíritu Santo?
- 3ª) ¿Por qué tenemos que estar unidos a Cristo?
- 4ª) ¿Por qué Cristo anuncia persecuciones?
- 5ª) ¿Cómo anuncia Cristo su resurrección?
- 6ª) ¿En su Oración sacerdotal, ¿por quienes ora Cristo?

# Lección Veintiocho

# El Cumplimiento de la Nueva Pascua por La Pasión, Muerte y Resurrección de Cristo

- 1) La Pasión de Cristo en los Evangelistas.
- 2) Tres Preguntas y sus Respuestas.
- 3) Rasgos esenciales de la Pasión de Cristo.
- 4) Historia de la Pasión de Cristo:
  - A) Agonía en el Huerto.
  - B) Prendimiento de Jesús.
  - C) Proceso religioso en el Sanedrín.
  - D) Proceso político ante Pilatos.
  - E) Azotes e Injurias.
  - F) Camino del Calvario.
  - G) Ultimas palabras de Cristo.
  - H) Muerte y Sepultura de Jesús.
  - I) Medidas policivas.

# 1) LA PASION DE CRISTO EN LOS EVANGELISTAS:

En los cuatro evangelistas la historia de la Pasión es una narración continuada y bien entrelazada, completamente unitaria.

Todos los evangelistas muestran una y otra vez la libertad de Jesús para ir a la muerte, que la aceptaba voluntariamente, que sufría como inocente y justo; que esta historia no tenía por escenario el tiempo y el espacio territorialmente delimitados, sino que es una parte de la totalidad cósmica y de la infinitud divina (Mc.15,33; Mt.27,52 ss; Mc. 12,6; 14,36).

Que esta muerte había sido preparada por palabras y figuras proféticas y que ahora sucedía para que se cumplieran; que Cristo no es únicamente víctima del odio y violencia de los judíos, sino que en todo se cumple la voluntad de Dios; que el fin de esta historia es el de glorificar al Crucificado. (Jn. 13,31 ss).

Todos ponen a Cristo como modelo y digno de imitación y todos expresan la significación de la pasión: la redención del género humano. Pero, aunque hay unidad general en todos los evangelistas, cada uno tiene ciertas características y a veces intenciones particulares.

- A) S. Mateo, tiene especial interés en mostrar que se ha cumplido el Antiguo Testamento, en la traición de Judas, en el prendimiento, en el relato de la crucifixión.
- B) S. Marcos, da la impresión de ser el autor más antiguo y original de la Pasión. La escena en Getsemaní es de una profunda desolación. Habla del abandono por parte de Dios en la cruz y del grito en la hora de la muerte, de las blasfemias y escarnios de los espectadores.

- C) S. Lucas, trae en Getsemaní la aparición de un ángel, palabras de perdón de Jesús moribundo y de bondad de parte de algunos espectadores. Su narración, es conmovedora e impresionante y aparece Jesús como salvador de enfermos y pecadores, el gran paciente, el mártir divino; es el creador de la meditación compasiva de la pasión.
- D) S. Juan, presenta a Cristo con regia dignidad, "sabiéndolo todo", cuidando de los suyos hasta el último momento, el Hijo divinamente libre, manifestando su grandeza ante Pilato; él mismo lleva su cruz; crucificado es el vencedor y el rey del mundo, cuya soberanía es proclamada en las tres lenguas más importantes del mundo conocido.

Pero la historia de la pasión no es solamente una narración, sino una continua incitación a la virtud (carácter parenético) una defensa y alabanza de la persona de Cristo (sentido apologético); y una enseñanza de una verdad religiosa, (sentido dogmático), al mismo tiempo que la predicación de esa verdad, (sentido kerigmático).

# 2) TRES PREGUNTAS Y SUS RESPUESTAS:

- A) ¿Quién padece? B No un hombre solamente, no un ángel, el Hijo de Dios, el Creador del universo, la inocencia misma y el mismo poder; "el Cordero de Dios", el más puro y santo que jamás haya pasado por esta tierra... el mayor bienhechor de la humanidad...
- B) ¿Qué padece? P) a) La pérdida de la propiedad de los bienes; b) La pérdida del honor y del buen nombre, aceptando como criminal la muerte en un patíbulo; c) Los tormentos del cuerpo y de todos los sentidos, (cabeza, brazos, manos, pies, ojos, oídos, lengua, etc.) d) Dolores espirituales y morales en su alma santísima: ingratitud, mofa, escarnio, humillación profunda, ruina de toda la obra de su vida, abandono, la terrible visión de los pecados del mundo que pesan sobre El; sin ningún alivio apura el cáliz del dolor hasta las heces.

C) ¿Por qué padece? R Porque ama: a) Al Padre, a quien desea dar satisfacción completa por todos los pecados del mundo; b) A los hombres para quienes quiere alcanzar del Padre, mediante la pasión expiatoria, perdón y misericordia.

# 3) RASGOS ESENCIALES DE LA PASION DE CRISTO:

- a) Fue dura, para el cuerpo y para el alma.
- b) Anunciada por El mismo, espontánea y voluntaria. (Mc. 8,30; Mt. 16,20).
  - c) Meritoria sobremanera, por ser libre.

# Objetivos de la Pasión:

- a) La satisfacción más perfecta por los pecados del mundo;
  - b) El sacrificio más sublime ofrecido a Dios;
  - c) El rescate más completo de la humanidad.

# Frutos de la Pasión:

- a) Cancelación de los pecados del mundo;
- b) Derrota de la tiranía de Satanás;
- c) Reconciliación con Dios;
- d) Apertura del cielo;
- e) Ejemplo de las virtudes más sublimes;
- f) Fuente de fuerzas morales para nosotros;
- g) Fundación de la Nueva Alianza por el reino de la gracia;
  - h) Victoria y glorificación ante Dios.

# 4) HISTORIA DE LA PASION DE CRISTO:

# (Partes Principales).

- A) Agonía en el Huerto de Getsemaní.
- B) Prendimiento de Jesús.
- C) Proceso religioso en el Sanedrín, ante Anás.
- D) Proceso político en el Pretorio ante Pilato y Herodes.
  - E) Azotes, espinas y sentencia de muerte.
  - F) Camino del Calvario.
  - G) Ultimas palabras de Cristo.
  - H) Muerte y Sepultura.

# A) Agonia en el Huerto de Getsemani:

- a) Toma por compañía tres discípulos.
- b) Ora intensamente y manda orar.
- c) Siente tristeza y angustia de muerte.
- d) Invocación al Padre.
- e) Un ángel lo conforta.
- f) Hematidrosis o sudor de sangre. (Lc. 22,43-45).
- g) Manda orar de nuevo.
- h) Espíritu y carne.
- i) Llega el enemigo. (Mc. 14,32-42). (Leer en clase).

# B) Prendimiento de Jesús:

- a) Llegada de Judas y su beso traidor.
- b) Su acompañamiento.
- c) Preguntas de Jesús a Judas y a los soldados.
- d) Caída de los soldados.
- e) Palabras de Jesús en favor de sus discípulos.

- f) Pedro intenta defender a Jesús.
- g) Curación de Malco y palabras divinas.
- h) Huída de los discípulos.
- i) Prendimiento de Jesús. (Mt. 26,47-56; Mc. 14,43-52; Lc. 22,47-53; Jn. 18,1-12). Leer en clase.

# C) Proceso religioso en el Sanedrín ante Anás.

- a) El Sanedrín reunido.
- b) Falsos testigos y testimonios.
- c) Pregunta el Pontífice: "¿Eres Tú el Mesías, el Hijo de Dios?"
  - d) Contestación de Jesús: "Tú lo has dicho. Lo soy".
- e) Contestación de los presentes: "Ha blasfemado: reo es de muerte".
- f) Injurias a Jesús; de palabra y de obra; escupas y golpes.
  - g) Negación de Pedro por tres veces. Llanto amargo. (Leer en clase: Mt. 26,57-75).

# D) Proceso político ante Pilato.

- a) Jesús atado es llevado ante el procurador Pilato.
- b) Arrepentimiento de Judas porque había entregado sangre inocente; devuelve las treinta monedas y se ahorca.
- c) Pregunta Pilato: ¿Eres tú el rey de los judíos? (Cuestión política).
- d) Contestación de Jesús: "Sí lo soy, pero mi reino no es de este mundo".
  - e) Libertad para Barrabás y muerte para Jesús.
  - f) Aviso de la mujer de Pilato a causa de "ese justo".
- g) No encontrando culpabilidad en Jesús Pilato se lava las manos; lo hace azotar y lo entrega a los judíos para que lo crucifiquen.

h) Injurias de los soldados a Jesús: lo despojan de sus vestiduras, le ponen una túnica roja, corona de espinas y en la mano una caña como cetro de rey y lo saludan burlonamente como "rey de los judíos"; lo escupen, lo hieren en la cabeza y lo llevan a crucificar. (Leer en clase: Mc. 15, 1-20).

# E) Azotes e injurias:

- a) Por varias veces dice Pilato que no encuentra crimen en Jesús.
- b) Manda azotarle; corona de espinas; manto de púrpura, bofetadas e injurias.
  - c) Pilato lo presenta al pueblo: "He aquí al hombre".
  - d) Los judíos gritaron: "Crucifícale, crucifícale".
- e) Pilato dice: "No hallo crimen en El. Crucificadle vosotros".
- f) Pilato buscaba librarle. Los judíos gritaron: "Si sueltas a ese, no eres amigo del César. Todo el que se hace rey va contra el César". (Leer esto en Jn. 19-1-15).

# F) Camino del Calvario:

- a) Simón de Cirene ayuda a llevar la cruz a Jesús.
- b) Gran muchedumbre le acompaña.
- c) Jesús habla a las mujeres tristes: "No lloréis por mí, sino por vosotras y por vuestros hijos". (Lc. 23,26-32).
- d) Subido al Calvario es crucificado en compañía de dos malhechores.
  - e) Echan en suerte sus vestidos.
- f) Injurias de los judíos: "Si eres el Hijo de Dios, baja de esa cruz".
- g) Pilato manda poner en el patíbulo la causa de su muerte: I-N-R-I: "Jesús Nazareno Rey de los Judíos". (Mt. 27,32-44).

# G) Ultimas palabras de Cristo:

- a) "Padre, perdónalos, porque no saben lo que hacen".
- b) "En verdad te digo, hoy estarás conmigo en el paraíso". (Lc. 23,33-46).
- c) "Mujer, he ahí a tu hijo". A Juan: "He ahí a tu madre". (Jn. 19,26).
- d) "Dios mío, Dios mío, ¿por qué me has desamparado?". (Mt. 27,48).
  - e) "Tengo sed". (Jn. 19,28).
  - f) "Todo está consumado". (Jn. 19-30).
- g) "Padre, en tus manos encomiendo mi espíritu". (Lc. 23,46).

La agonía de Jesús duró alrededor de tres horas y durante todo este tiempo hubo oscuridad en el mundo, "Desde la hora sexta (medio día) se extendieron las tinieblas sobre la tierra hasta la hora de nona". (Tres de la tarde). (Mt. 27,45).

# H) Muerte y sepultura de Jesús:

"Jesús, hacia las tres de la tarde, dando de nuevo un fuerte grito, expiró. La cortina del templo se rasgó de arriba abajo en dos partes; la tierra tembló y se hendieron las rocas; se abrieron los monumentos y muchos cuerpos de santos que habían muerto, resucitaron, y salieron de los sepulcros, después de la resurrección de El, vinieron a la ciudad santa y se aparecieron a muchos. El Centurión y los que con él guardaban a Jesús, viendo el terremoto y cuanto había sucedido, temieron sobre manera y se decían: "Verdaderamente, este era Hijo de Dios". (Mt. 27,45-56). "Toda la muchedumbre que había asistido a aquel espectáculo, viendo lo sucedido, se volvía, hiriéndose el pecho". (Lc. 23,48).

"Un varón de nombre José, que era miembro del Consejo, hombre bueno y justo, que no había dado su consentimiento a la resolución y a los actos de aquellos, originario de Arimatea, ciudad de Judea, que esperaba el reino de Dios, se presentó a Pilato y le pidió el cuerpo de Jesús; y bajándole, lo envolvió en una sábana y lo depositó en un monumento cavado en la roca, donde ninguno había sido aún sepultado. Era día de la Parasceve y estaba para comenzar el sábado. Las mujeres que habían venido con El de Galilea le siguieron y vieron el monumento y cómo fue depositado su cuerpo. A la vuelta, prepararon aromas y mirra. Durante el sábado estuvieron quietas por causa del precepto". (Lc. 23,50-56).

# I) Medidas policivas:

"Al otro día (sábado) fueron los príncipes de los sacerdotes y los fariseos a Pilato y le dijeron: Señor, recordamos que ese impostor, vivo aún, dijo: "Después de tres días resucitaré". Manda pues, guardar el sepulcro hasta el día tercero, no sea que vengan sus discípulos, lo roben y digan al pueblo: ha resucitado de entre los muertos. Y será la última impostura peor que la primera. Díjoles Pilato: "Ahí tenéis la Guardia; id y guardadlo como vosotros sabéis". Ellos fueron y pusieron guardia al sepulcro después de haber sellado la piedra". (Mt. 27.62-66).

# RESUMEN DE LA LECCION VEINTIOCHO

- 1) En los evangelistas la historia de la Pasión es una narración continuada, bien entrelazada y unitaria. Sinembargo, cada evangelista tiene algunas características: S. Mateo quiere probar que en estos acontecimientos se cumple el Antiguo Testamento.
- S. Marcos se muestra como el más original; muestra estas escenas con profundo dolor. S. Lucas conmueve e impresiona y muestra a Jesús como salvador de enfermos y pecadores, al mártir divino, el gran paciente.
- S. Juan presenta a Jesús con regia dignidad, como sabedor de todo y enteramente libre. La pasión de Cristo tiene cuatro objetivos:

- a) parenético: incita a la virtud; b) apologético; defensa y alabanza de Cristo; c) dogmático: enseña una verdad religiosa; d) kerigmático: predica la verdad religiosa.
- 2) Tres preguntas: 1<sup>a</sup>) ¿Quién padece? R' El creador del universo, el Hijo de Dios. 2<sup>a</sup>) ¿Qué padece? R' Tormentos corporales y espirituales. 3<sup>a</sup>) ¿Por qué padece? R' Porque ama al Padre y a los hombres.
- 3) Rasgos de la pasión: dura para el cuerpo y para el alma; anunciada, libre; por ser libre sobremanera meritoria. Objetivos: satisfacer por los pecados del mundo; el más sublime sacrificio ofrecido a Dios; el rescate más completo de la humanidad.

Frutos de la Pasión: Cancelación de los pecados, derrota de Satanás, reconciliación con Dios, apertura del cielo, ejemplo de virtudes sublimes, fuente de fuerzas morales, fundación de la Nueva Alianza por la gracia, glorificación ante Dios.

4) Partes principales de la Pasión: A) Agonía en el Huerto de Getsemaní. B) Prendimiento de Jesús. C) Proceso religioso en el Sanedrín. D) Proceso político en el Pretorio. E) Azotes, espinas y sentencia de muerte. F) Camino del Calvario. G) Ultimas palabras de Cristo. H) Muerte y sepultura. Medidas policivas: guardia del sepulcro.

### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Cómo es la narración de la pasión en los Evangelistas?
- 2ª) ¿Quién padece? ¿Qué padece? ¿Por qué padece Cristo?
- 3ª) Rasgos de la pasión: Dureza, objetivos, frutos.
- 4ª) ¿Cuáles son las partes principales de la Pasión?

# Lección Veintinueve Resurrección de Cristo

- 1) "No está aquí".
- 2) Apariciones de Jesús resucitado.
- 3) El Sanedrín se entera de la Resurrección.
- 4) Apariciones a los Apóstoles.
- 5) Colación a Pedro del Poder pontificio.
- 6) Ascensión de Cristo a los Cielos.
- 7) Venida del Espíritu Santo.

# 1) NO ESTA AQUI:

Pasado el sábado, para alborear ya el día primero de la semana, vino María Magdalena con la otra María, a ver el sepulcro. Y sobrevino un gran terremoto, pues un Angel del Señor bajó del cielo y, acercándose removió la piedra del sepulcro y se sentó sobre ella. Era su aspecto como el relámpago y su vestidura blanca como la nieve. De miedo de él temblaron los guardias y se quedaron como muertos. El Angel dirigiéndose a las mujeres, dijo: "No temáis vosotras, pues sé que buscáis a Jesús el crucificado. No está aquí, ha resucitado, según había dicho. Venid y ved el sitio donde fue puesto. Id luego y decid a sus discípulos que ha resucitado de entre los muertos y que os precede a Galilea; allí le veréis. Es lo que tenía que deciros". (Mt. 28,1-7).

"Ellas se acordaron de sus palabras, y, volviendo del monumento, comunicaron todo esto a los Once y a todos los demás... Dijeron esto a los Apóstoles, pero a ellos les parecieron desatinos tales relatos y no los creyeron. Pedro se levantó y corrió al monumento, e inclinándose, vio sólo los lienzos, y se volvió a casa admirado de lo ocurrido". (Lc. 24,12). "Y entró también Juan y vio y creyó; porque aún no se habían dado cuenta de la escritura, según la cual era preciso que El resucitase de entre los muertos". (Jn. 20,8-9).

# 2) APARICIONES DE JESUS RESUCITADO:

a) A María Magdalena, a las mujeres que volvían del sepulcro, a dos Apóstoles que iban caminando hacia Emaús en las horas de la tarde. Estos volvieron inmediatamente a Jerusalén a dar aviso a sus compañeros, pero estos les te

nían la misma noticia, pues les dijeron: "El Señor, en verdad, ha resucitado y se ha aparecido a Simón". (Lc. 24,13-35).

# 3) EL SANEDRIN SE ENTERA DE LA RESURRECCION DE CRISTO:

Algunos guardias vinieron a la ciudad y comunicaron a sus jefes lo sucedido. "Reunidos los ancianos, tomaron bastante dinero y se lo dieron a los soldados diciéndoles: "Decid que, viniendo los discípulos de noche, le robaron mientras nosotros dormíamos"... Ellos tomando el dinero, hicieron como se les había dicho. Esta noticia se divulgó entre los judíos hasta el día de hoy". (Mt. 28,11-15).

Ya que el cuerpo no estaba allí, había que dar una explicación de su desaparición. Para esto se reunieron en consejo y el acuerdo fue sobornar a los soldados. Pero para la verdad histórica queda este interrogante: ¿Cómo los soldados estando dormidos, vieron que alguien llegó y se robó el cuerpo de Cristo?

# 4) APARICIONES A LOS APOSTOLES:

Mientras los dos Apóstoles que tornaban de Emaús, narraban a sus compañeros lo que habían visto, se presentó Cristo en medio de ellos y les dijo: "La paz sea con vosotros". Aterrados y llenos de miedo, creían ver un espíritu. El les dijo: "¿Por qué os turbáis y por qué suben a vuestro corazón esos pensamientos? Ved mis manos y mis pies, que Yo soy. Palpadme y ved, que el espíritu no tiene carne ni huesos como véis que Yo tengo. Diciendo esto les mostró las manos y los pies". No creyendo aún ellos en fuerza del gozo y de la admiración, les dijo: "¿Tenéis algo que comer?" Le dieron un trozo de pez asado y, tomándolo, comió delante de ellos. Y les añadió:

"Esto es lo que os decía estando aún con vosotros; que era preciso que se cumpliera todo lo que está escrito en la

Ley de Moisés y en los Profetas, y en los Salmos, de Mí. Entonces se les abrió la inteligencia para que entendiesen las escrituras, y les dijo: Que así estaba escrito que el Mesías padeciese y al tercer día resucitase de entre los muertos, y que se predicase en su nombre la penitencia para la remisión de los pecados, comenzando por Jerusalén. Vosotros daréis testimonio de esto. Pues Yo os envío la promesa de mi Padre; pero habéis de permanecer en la ciudad hasta que seáis revestidos del poder de lo alto". (Lc. 24,36-49).

En Galilea les da a sus Apóstoles poderes especiales; "Los Once discípulos se fueron a Galilea... y viéndole se postraron; algunos vacilaron, y acercándose Jesús, les dijo: "Me ha sido dado todo poder en el cielo y en la tierra; id, pues, enseñad a todas las gentes, bautizándolas en el nombre del Padre y del Hijo y del Espíritu Santo, enseñandoles a observar todo cuanto os he mandado. Yo estaré con vosotros siempre hasta la consumación del mundo".

Enseñad, bautizad a todas las gentes. Esta es una orden del Maestro que debe ser cumplida a través de todos los siglos. Es la solemne promulgación del magisterio apostólico de la Iglesia y la universalidad de la salud mesiánica a todas las naciones, con la promesa de la asistencia perdurable suya.

En la misma tarde de la resurrección, estando cerradas las puertas del lugar donde se hallaban reunidos los discipulos por temor de los judíos, vino Jesús y, puesto en medio de ellos les dijo: La paz sea con vosotros. Como mi Padre me envió así os envío Yo. Diciendo esto sopló y les dijo: "Recibid el Espíritu Santo; a quienes perdonareis los pecados, les serán perdonados; a quienes se los retuviereis, les serán retenidos".

"Tomás, uno de los Doce, llamado Dídimo, no estaba con ellos, cuando vino Jesús. Dijéronle, pues, los otros discípulos: Hemos visto al Señor. El les dijo: si no veo en sus manos la señal de los clavos y meto mi dedo en el lugar de los clavos y mi mano en su costado, no creeré".

Pasados ocho días, otra vez estaban dentro los discípulos y Tomás con ellos. Vino Jesús, cerradas las puertas y, puesto en medio de ellos, dijo: "La paz sea con vosotros". Luego dijo a Tomás: "Alarga acá tu dedo y mira mis manos, y tiende tu mano y métela en mi costado, y no seas incrédulo, sino fiel". Respondió Tomás y dijo: "Señor mío y Dios mío". Jesús le dijo: "Porque me has visto, has creído; dichosos los que sin ver creyeron". (Jn. 20,19-28).

La evidencia de la presencia de Cristo, deshizo la pertinacia de Tomás. Creyó al punto y su exclamación fue una proclamación explícita de la divinidad de Cristo. "Dichosos los que sin ver creyeron". Se refería Cristo a nosotros, a los fieles futuros, a los que aceptan, por tradición ininterrumpida, la fe de los testigos oficiales de su resurrección, elegidos para transmitirla a los demás...

La tercera vez que se apareció Cristo a sus Apóstoles fue en el Mar de Tiberíades, cuando El les mandó echar la red para pescar. "Subió Simón Pedro y arrastró la red a tierra, llena de ciento cincuenta y tres peces grandes, y, con ser tantos, no se rompió la red. Jesús les dijo: "Venid y comed". (Jn. 21,1-14).

# 5) COLACION A PEDRO DEL PODER PONTIFICIO:

Después que hubieron comido siguió el siguiente diálogo:

Cristo : — "Simón, hijo de Juan, ¿me amas más que estos?"

Simón : — "Sí, Señor. Tú sabes que te amo".

Cristo : — "Apacienta mis corderos". (Por segunda vez):

Cristo : - "Simón, hijo de Juan, ¿me amas?"

Simón : — "Sí, Señor. Tú sabes que te amo".

Cristo : — "Apacienta mis ovejuelas". (Por tercera vez):

Cristo : - "Simón, hijo de Juan, ¿me amas?"

Pedro en-

tristecido: — "Señor, Tú lo sabes todo, Tú sabes que te amo".

Jesús : — "Apacienta mis ovejuelas". "En verdad te digo: Cuando eras joven, tú te ceñías e ibas donde querías; cuando envejezcas extenderás tus manos, y otro te ceñirá y te llevará a donde no quieras". Esto le dijo indicando con qué muerte había de glorificar a Dios. Después añadió: "Sígueme".

Este término genérico de "apacentar" por gobernar es ordinario en los Profetas. En la antigüedad se llamaba a los reyes: "Pastores de los pueblos". El Mesías, también fue presentado en los Profetas como "Pastor", imagen usada por Jesucristo en otras ocasiones para significar la Iglesia. (Mt. 10,6; Lc. 12,32). Pedro y únicamente él, recibió de Cristo el poder de gobernar a todos los súbditos de la Iglesia Universal, poder de enseñanza y de gobierno.

Y S. Juan termina así: "Muchas otras señales hizo Jesús en presencia de sus discípulos, que no están escritas en este libro; y estas fueron escritas para que creáis que Jesús es el Mesías, Hijo de Dios, y para que creyendo, tengáis vida en su nombre". (Jn. 20,30-31).

"Este es el discípulo que da testimonio de esto, que lo escribió y sabemos que su testimonio es verdadero. Muchas otras cosas hizo Jesús que, si se escribiesen una por una, creo no podrían contener los libros". (Jn. 21,24-25).

# 6) ASCENSION DE CRISTO A LOS CIELOS:

S. Lucas en los "Hechos de los Apóstoles", continúa la narración y nos dice que Cristo después de su pasión, se dio a ver en muchas ocasiones, apareciéndose a los Apóstoles durante cuarenta días y hablándoles del reino de Dios. Les mandó no apartarse de Jerusalén, sino esperar la promesa del Padre: "Porque Juan bautizó en agua, pero vosotros, pasados

no muchos días, seréis bautizados en el Espíritu Santo... Recibiréis la virtud del Espíritu Santo, que descenderá sobre vosotros, y seréis mis testigos en Jerusalén, en toda la Judea, en Samaria y basta los extremos de la tierra".

"Dicho esto y volviéndose a ellos, se elevó, y una nube le ocultó a sus ojos. Mientras estaban mirando al cielo, fija la vista en El, que se iba, dos varones con hábitos blancos se les pusieron delante, y les dijeron: "Varones Galileos, ¿qué estáis mirando al cielo? Ese Jesús que ha sido llevado al cielo, vendrá así, como le habéis visto ir al cielo". (Hch. 1,1-11).

# 7) VENIDA DEL ESPIRITU SANTO:

"Cuando llegó el día de Pentecostés, estando todos juntos en el lugar, se produjo de repente un ruido del cielo, como el de un viento impetuoso, que invadió toda la casa en que residían. Aparecieron como divididas, lenguas de fuego, que se posaron sobre cada uno de ellos, quedando todos llenos del Espíritu Santo; y comenzaron a hablar en lenguas extrañas, según el Espíritu les movía a expresarse". (Hch. 2,1-5).

Así se cumplió la nueva Pascua: Por la pasión, muerte, resurrección y ascensión de Cristo. Así se hizo la redención de la Humanidad. Así tenemos los hombres una esperanza de salvación. Así se cumplieron en Jesús de Nazaret, todas las profecías antes dichas en el Antiguo Testamento y muchas de las que El mismo había dicho de sí mismo. En la Iglesia, su reino, se han cumplido muchas: la predicación de su Evangelio, la universalidad de la salvación, la persecución de sus adeptos, las dificultades de su desarrollo, la asistencia del Espíritu Santo en ella, la presencia de la gracia de Dios por la recepción de los sacramentos.

Quedan por cumplirse las profecías escatológicas de Cristo sobre el fin del mundo y sobre la segunda venida de Cristo, lleno de gloria y majestad, sobre la resurrección de los muertos y el juicio universal.

#### RESUMEN DE LA LECCION VEINTINUEVE

- 1) No está aquí, ha resucitado, dijo el Angel a María Magdalena junto al sepulcro. Id y decid esto a los discípulos. Pedro y Juan corrieron al sepulcro y comprobaron el hecho.
- 2) Apariciones de Jesús ese mismo día a María Magdalena, a las mujeres que volvían del sepulcro, a dos Apóstoles que iban a Emaús y a Pedro.
- 3) El Sanedrín se entera de la resurrección de Cristo; manda a los guardias que digan: "Viniendo los discípulos de noche, robaron el cuerpo mientras nosotros dormíamos". La disculpa fue muy pobre. Si dormían, ¿cómo vieron?
- 4) Aparición de Jesús a los Apóstoles en el Cenáculo. Les mostró sus manos y sus pies, les pidió de comer y comió delante de ellos. Añadió que así se cumplían las profecías. Que ellos debían dar testimonio de estas verdades. En Galilea se volvió a aparecer y dijo a los discípulos: Id y enseñad a todas las gentes, bautizándolas en el nombre del Padre y del Hijo y del Espíritu Santo. Luego les dio el poder de perdonar los pecados a los hombres. Tomás no estaba con ellos cuando vino el Señor; cuando le contaron, no creyó. A los ocho días volvió Cristo y llamando a Tomás le increpó su incredulidad. Tomás, ante la evidencia, dijo: Señor mío y Dios mío.
- 5) Cristo dio a Pedro el poder de gobernar a la Iglesia, diciendo tres veces: apacienta mis corderos, apacienta mis ovejas.
- 6) Ascensión. Después de 40 días Jesús ascendió a los cielos. Autes les dijo que permanecieran en Jerusalén hasta que viniera el Espíritu Santo. Que dieran testimonio de El hasta los extremos de la tierra.
- 7) El Espíritu Santo descendió sobre los Apóstoles en Pentecostés. Así se cumplieron todas las profecías dichas en el Antiguo Testamento de Jesús. En la Iglesia por El fundada se han cumplido otras. Faltan por cumplirse las profecías escatológicas.

# CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Cómo se supo la Resurrección de Cristo?
- 2ª) ¿Se apareció Cristo mismo a sus amigos?
- 3ª) ¿Qué disculpa sacó el Sanedrín?
- 4ª) ¿Qué poderes les dio el Resucitado a los Apóstoles?
- 5ª) ¿Por qué Pedro es la cabeza de la Iglesia?
- 6ª) ¿Qué significa la Ascensión del Señor?
- 7ª) ¿Qué significa Pentecostés?

# Lección Treinta El Sacrificio de la Cruz

- 1) El Sacrificio.
- 2) Los Actos del Culto,
- 3) División de los Sacrificios.
- 4) Degeneración y Abusos.
- 5) Los Sacrificios antiguos y Cristo.
- 6) La Muerte de Cristo es el Sacrificio de la Nueva Alianza.
- 7) Cristo Sacerdote.

### 1) EL SACRIFICIO:

Es una acción ritual por la que se hace una ofrenda a la Divinidad de una cosa corporal mediante su destrucción o inmutación. En el antiguo Oriente, el plebe-yo al noble y el inferior al superior, ofrecían un don en señal de sumisión, como testimonio de honor o como medio de propiciación; así también se presenta el hombre ante Dios.

La razón de la existencia del sacrificio se halla en la íntima relación del hombre con Dios Todopoderoso, que es el Creador, primera causa de todas las cosas, y el hombre su criatura. El hombre dotado de inteligencia y libre voluntad, debe reconocer la absoluta majestad de Dios y manifestar esta sumisión por medio de actos voluntarios. Este reconocimiento y esta sumisión, constituyen la esencia de la religión, que se practica honrando a Dios por medio de actos de adoración, acción de gracias, peticiones de nuevos favores y por la expiación de nuestros pecados y crímenes.

En el Exodo Dios dijo: "No te presentarás ante Mí con las manos vacías". (Ex. 23,15; 34,20).

# 2) LOS ACTOS VOLUNTARIOS DEL HOMBRE SON DE DOS CLASES:

- A) Internos: "En espíritu y en verdad". (Jn. 4,24). Entera sumisión a la voluntad divina con su manifestación en la guarda de los preceptos morales y especialmente de la justicia, porque es la disposición interna la que determina el valor de la obra externa.
- B) Externos: Como el hombre no es espíritu puro, sino que tiene cuerpo, requiere que este culto interno encuen-

tre una expresión exterior en actos externos. Estos son de dos clases: a) Con palabras, como la oración vocal y b) Con acciones simbólicas, que son Ofrecimientos y Sacrificios.

# LEYES DE YAHVE SOBRE EL SACRIFICIO:

A los pies del Sinaí (Lv. 27,34), Yahvé dio a Israel leyes y disposiciones sobre los sacrificios, el sacerdocio y las fiestas. Todas esas disposiciones quedaron consignadas en el llamado "Ritual del Antiguo Testamento". Los mandó Dios para que los hijos de Israel tuvieran siempre presente la idea de la supremacía divina y su propia culpabilidad, evitaran cultos idolátricos y sirvieran los sacrificios de figura al sacrificio de Cristo.

Clases de sacrificios: Según la materia y modo de ofrecerse:

- 1) Incruentos: O sin efusión de sangre; ofrecimiento de frutos de la tierra: incienso, harina, aceite, vino, sal, primicias o los primeros y mejores frutos del campo; panes de la proposición. Libaciones.
- 2) Cruentos o con efusión de sangre: ofrecimiento, cremación o destrucción y comida de animales de los rebaños, perfectamente sanos. Las víctimas humanas no las acostumbraron sino los paganos. En Israel estaban prohibidas. Los cruentos se llamaban Holocaustos cuando había combustión total de la víctima, ordinariamente animales machos. Se llamaban pacíficos o de Paz, cuando solo se quemaban las partes grasas; lo restante era comido por el oferente y los invitados en el banquete del sacrificio.

# 3) SEGUN LA FINALIDAD, LOS SACRIFICIOS SE DIVIDIAN EN:

- 1) Latréuticos o de adoración al Ser Supremo;
- 2) Eucarísticos o de acción de gracias por los beneficios recibidos;

- 3) Impetratorios o de petición de protección y de nuevos favores;
- 4) Propiciatorios o Expiatorios, por los pecados personales o sociales y para aplacar la cólera divina; para lavar las impurezas legales.

Los sacrificios expiatorios públicos significaban que el pecado del oferente se transfería a la víctima, la cual debía morir en lugar del pecador; cargada la víctima con los pecados del oferente se le daba muerte, recibiendo la sangre y derramándola a los lados del altar. La sangre era el medio ordinario de expiación; luego seguía la cremación total o parcial, según fuera holocausto o sacrificio pacífico.

El banquete del sacrificio se celebraba cerca del santuario, y representaba a Dios como anfitrión y a todos los participantes como sus huéspedes. Era un símbolo y prenda de amistad mutua. Esta idea del banquete se halla muchas veces en el Nuevo Testamento, cuando Dios invita a todos los hombres al banquete del reino mesiánico.

El sacrificio de expiación tenía doble efecto: 1) aplacar la cólera divina, reparando el pecador su falta humillándose ante Dios; 2) eliminar una impureza legal recobrando así la inocencia y la pureza.

# FALSAS INTERPRETACIONES DE LAS LEYES DE YAHVE:

Dios había impuesto a Israel una obligación moral interior, bien clara: "Sed santos como Yo soy santo". (Lv. 11,45). El pacto sagrado que Yahvé celebró con Israel requería sobre todo pureza moral interior, así en el individuo como en la nación.

Pero Israel debía presentarse también al exterior como nación pura y santa. La guarda o restauración de esta pureza externa, levítica o legal exigida por Dios, debía llevarse a cabo mediante las diversas reglas relativas a la purificación de la ley mosaica.

# 4) DEGENERACION Y ABUSOS:

Pero el pueblo judío, llevado por la rutina, cayó en el ritualismo o formulismo meramente externo, sin preocuparse mucho por la pureza moral interior, como había sido la intención de Yahyé.

Porque estos actos religiosos externos no significaban sacrificios espirituales interiores. Yahvé, por boca de algunos de sus profetas rechazó ese culto y dio a entender que esas formalidades le desagradaban, porque no expresaban la entera sumisión a su voluntad y no iban unidas a la guarda de sus preceptos morales, sobre todo de la justicia.

Isaías, dijo a los pueblos de Gomorra y Sodoma: "Oid la palabra de Yahvé... harto estoy de holocaustos de carneros, del cebo de vuestros bueyes cebados. No quiero sangre de toros, ni de ovejas, ni de machos cabríos... No me traigáis más esas vanas ofrendas... neomenias (sacrificios en la aparición de la luna nueva), sábado, convocaciones festivas, las fiestas me son insoportables... Vuestras manos están llenas de sangre. Lavaos, limpiaos, quitad de ante mis ojos la iniquidad de vuestras acciones. Dejad de hacer el mal, aprended a hacer el bien, buscad lo justo, restituid al agraviado, haced justicia al huérfano, amparad a la viuda". (Is. 1,10-16).

Jeremías clamó sobre la insinceridad religiosa, así: "He aquí que confiábais en palabras engañosas, que de nada sirven. Pues, qué: ¿robar, matar, adulterar, perjurar, quemar incienso a Baal e irse tras dioses ajenos que no conociais y venir luego a mi presencia en esta casa, en que se invoca mi nombre, diciendo: Ya estamos salvos, para luego hacer todas estas abominaciones? ¿Es acaso a vuestros ojos esta casa, donde se invoca mi nombre, una cueva de bandidos?". (Jer. 7,8-11).

Oseas había dicho: "Prefiero la misericordia al sacrificio, y el conocimiento de Dios al holocausto". (Os. 6,6). El Salmo 70,31, dice: "Cantaré cánticos al nombre de Dios y le ensalzaré con alabanzas, más gratos a Dios que un becerro, más que un toro de cuernos y uñas". El Salmo 51,19, dice: "Mi sacrificio, oh Dios, es un espíritu contrito. Un corazón contrito y humillado. Oh Dios, no lo desprecieis".

El libro del Eclesiástico dice: "Quien observa la ley, ese es el que ofrece ricas ofrendas. El sacrificio saludable es guardar los preceptos. Ser agradecido a Dios, es ofrecer flor de harina, y practicar la limosna es ofrecer sacrificio de alabanza. Se complace al Señor apartándose del mal, y se obtiene el perdón apartándose de la injusticia". (Ectco. 35,1-6).

# 5) LOS SACRIFICIOS ANTIGUOS Y CRISTO:

Cristo aunque aprobó en varias ocasiones las críticas de los Profetas contra la insinceridad y ritualismo de los sacrificios antiguos, sin embargo no reprobó expresamente el sacrificio antiguo que ocupaba puesto tan céntrico en el culto judío. Reconoció la santidad del Templo, cuando echó a los mercaderes de él, (Mc. 11,17; Lc. 19,46; Mt. 23,17). También reconoció la santidad del Altar. (Mt. 15,3-6; 23, 24).

Pero disminuyó su importancia al preferir el sacrificio de misericordia y la reconciliación con el prójimo. (Mt. 5, 23); resumió toda la ley en el mandamiento del amor (Mc. 12,28-32); predijo la ruina del Templo de Jerusalén, (Mt. 13,2) y por tanto el fin de los sacrificios inseparablemente unidos al Templo. Anunció el fin de la Antigua Alianza, porque habría una nueva Alianza, la de su Sangre, que se ría derramada para remisión de nuestros pecados (Mt. 26, 28). Y presentó su muerte como un legítimo sacrificio de expiación, pues dio su vida por el rescate de todos.

Cristo dijo a la Samaritana: "Ya llega la hora, y es esta, cuando los verdaderos adoradores adorarán al Padre en espíritu y en verdad, pues tales son los adoradores que

el Padre busca. Dios es espíritu, y los que le adoran han de adorarle en espíritu y en verdad". (Jn. 4,23).

Cuando Yahvé dijo que estaba "harto de sacrificios" y que prefería "la misericordia al sacrificio", como cuando dijo Cristo que los verdaderos adoradores adorarían al Padre "en espíritu y en verdad", no condenaba el culto externo, sino la falta de sinceridad y de autenticidad religiosa.

Cristo no condenó el culto externo, porque El había venido "no a abrogar la ley sino a perfeccionarla", (Mt. 5,17). No podía abrogar la ley natural que exige del hombre el culto externo; tampoco abrogó los ritos externos porque El enseñó la absoluta necesidad del Bautismo de agua, enseñó a orar con el "Padre Nuestro"; prometió el sacramento de la Eucaristía, e instituyó el sacrificio de la Eucaristía, cuando mandó hacerlo en su memoria; instituyó la confesión sacramental. (Jn. 20,22).

# 6) LA MUERTE DE CRISTO ES EL SACRIFICIO DE LA NUEVA ALIANZA:

Cristo presentó su propia muerte como un legítimo sacrificio de expiación, pues nos habla de "dar su vida por el rescate de todos", y alude al Siervo de Yahvé, cuya muerte voluntaria se considera como "sacrificio de expiación por muchos". (Is. 53,10).

S. Pablo consideró la muerte de Cristo como un sacrificio, y atribuyó los efectos de la redención obrada por Cristo a la Sangre, o sea a la muerte voluntaria de Cristo. (Rom. 5,6-10; Ef. 1-7; Col. 1,19; I Cor. 15,3).

"Cristo nos amó y se entregó por nosotros como oblación y sacrificio a Dios". (Ef. 5,2). S. Pablo llamó a Cristo nuestro cordero pascual, inmolado en la cruz para rescatar al verdadero Israel de la esclavitud del pecado. Cristo es, por su muerte, la víctima inmolada, cuya sangre funda la Nueva Alianza. (I Cor. 11,25). Es el medio de expiación por el que son expiados los pecados y por el que "los hombres se reconcilian con Dios". (Rom. 3,25). La sangre entre los semitas era considerada como elemento vitalizador, portador y principio de la vida; la sangre caliente, recién derramada tenía un valor purificador y expiatorio, porque aún había vida en ella; al contacto de la sangre-viva, debía desaparecer la muerte-pecado.

De aquí que S. Pablo, utilizando toda la terminología del Ritual judío, nos aplica a nosotros la eficacia de la sangre de Cristo, diciendo que borra nuestros pecados y nos da la vida, asegurándonos la justificación o resurrección. Para las mentes judías y paganas la muerte como tal no podía ser considerada como principio o elemento vivificador; para ellos la muerte era una derrota, un final, una victoria de poderes extraños.

Cristo para anunciar su muerte y resurrección dijo unas palabras, en el momento misteriosas, pero que ahora entendemos bien, porque para El la muerte no era una meta sino un tránsito hacia la vida, un pasar de este mundo al Padre.

"Yo doy mi vida para tomarla de nuevo. Nadie me la quita; soy Yo, quien la doy de mí mismo. Tengo poder para darla y poder para volver a tomarla" (Jn. 10,17-18).

¿Quién podía entender que la muerte del Maestro sería una "glorificación"? ¿Y que desde la cruz atraería a todos a El?

Muchas veces Jesús se presentó, no solamente como objeto de fe, sino también de vida, y precisamente esta vida la presentó como fluyendo de su misma muerte redentora. Por los pecados de Israel, Yahvé les envió serpientes venenosas que les causaron la muerte. El pueblo arrepentido, pidió perdón. Yahvé ordenó a Moisés que fabricara una serpiente de bronce y la pusiera bien a la vista, y que cuantos, habiendo sido mordidos, la mirasen, sanarían, quedando así la serpiente de bronce como símbolo de salvación, como una imagen típica de la plena realidad de Cristo en la cruz.

Por esta razón el mismo Cristo recordó al fariseo Nicodemo la historia de la serpiente de bronce: "A la manera que Moisés levantó la serpiente en el desierto, así es preciso que sea levantado el Hijo del Hombre, para que todo el que creyere en El, tenga la vida eterna". (Jn. 3,14).

Cristo consideró su muerte como una glorificación, precisamente porque desembocaría en la resurrección. "Es llegada la hora en la que el Hijo del Hombre será glorificado"; y a continuación les enseñó la alegoría del grano de trigo que muere, no para hundirse y podrirse para siempre en el surco, sino para despuntar en una radiante germinación de vida... Y después añadió: "Y Yo, si fuere levantado de la tierra, atraeré a todos a Mí". Esto lo decía indicando de qué muerte había de morir". (Jn. 12,23-33).

S. Juan es el evangelista que por excelencia destaca la muerte de Cristo como su triunfo, no solo sobre el pecado, sino como "paso" o pascua hacia el Padre, e ingreso de su humanidad en la plenitud de sus derechos divinos.

# . 7) CRISTO - SACERDOTE:

Jesús, no solamente fue la víctima expiatoria de la Nueva Alianza, sino Sacerdote del mismo sacrificio.

Al leer con atención los Evangelios y los demás libros del Nuevo Testamento, vemos la figura de Nuestro Señor dibujarse con rasgos siempre nuevos e imágenes variadas: ora aparece como Médico, auxiliador de los hombres, ora el Maestro; ya el Profeta y el Rey; Hijo del Hombre e Hijo del Eterno Padre, ya como Sumo Sacerdote.

Aarón y sus descendientes fueron escogidos por Yahvé para ser sacerdotes. Sus oficios principales eran: ser mediadores entre Dios y los hombres, mantener en el lugar sagrado los panes de la proposición, poner incienso en el Altar, ofrecer los diversos sacrificios, mantener el fuego encendido día y noche, esparcir la sangre de las víctimas y bendecir al pueblo; distinguir lo sagrado de lo profano, hacer de

jueces en juicios oficiales, tanto civiles como religiosos, como intérpretes y maestros de la Ley de Dios, custodiar el Templo y tocar las trompetas de plata, etc.

Todos estos oficios los llenó Cristo con creces, pero muy especialmente el ser mediador entre Dios y los hombres, elegido por el Padre y ungido por el Espíritu Santo, oferente del sacrificio más grande y difícil y más santo, el sacrificio cruento de la cruz, nuestro intercesor ante el Padre.

#### RESUMEN DE LA LECCION TREINTA

- 1) Sacrificio es una acción ritual por la que se hace una ofrenda a la Divinidad de una cosa corporal, mediante su destrucción. La razón del sacrificio es la relación entre Dios y el hombre.
- 2) Los actos de relación del hombre con su Dios son internos y externos. Los primeros son el reconocimiento de la Divinidad y la sumisión consciente a sus leyes. Los segundos, son la manifestación externa de la conciencia interna. Yahvé había mandado a su pueblo que hiciera sacrificios para que reconociera su supremacía, evitar cultos idolátricos y sirvieran de figura al sacrificio de Cristo. Esos sacrificios fueron de dos clases: incruentos, ofrecimientos de frutos de la tierra; cruentos, con efusión de sangre de animales, cremación y comida.
- 3) Finalidad de los sacrificios: a) Latreúticos o de adoración; b) eucarísticos o de acción de gracias; c) impetratorios o de petición de favores; d) propiciatorios o de perdón de los pecados. Yahvé había impuesto a su pueblo una obligación moral interior, así al individuo como a la nación.
- 4) Degeneración y abusos: Pero el pueblo cayó en el ritualismo o formulismo externo, en la purificación ritual sin preocuparse de la pureza moral interior. Yahvé por boca de algunos profetas como Isaías, Jeremías y Oseas rechazó varias veces ese culto meramente externo.
- 5) Cristo redujo toda la ley antigua al mandamiento del amora la misericordia, a la justicia; pero no condenó el culto externo; lo que condenó fue la falta de sinceridad y de autenticidad religiosa.
- 6) La muerte de Cristo es el sacrificio de la Nueva Alianza, sacrificio de expiación por el que son expiados los pecados y los hombres se reconcilian con Dios.

7) Cristo durante su vida y especialmente en la muerte hizo el oficio de Sacerdote: ser mediador entre Dios y los hombres, ofrecer sacrificios, intérprete de la ley, custodio del templo.

### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Qué es Sacrificio?
- 2ª) ¿De cuántas clases son los sacrificios?
- 3ª) ¿Qué fines tiene todo sacrificio?
- 4ª) ¿En qué degeneraron los sacrificios antiguos?
- 5ª) ¿Qué condenó Cristo en el culto antiguo?
- 6ª) ¿Cuál es el sacrificio de la Nueva Alianza?
- 7a) ¿Cristo fue sacerdote?

# EJEMPLAR DE MUESTRA

CON DESTINO AL PROFESOR DE LA MATERIA
OBSEQUIO DE LA

LIBRERIA BEDOUT - Barranquilla DIRECCION: CRA. 42 No. 45-68 TEIS. 23-283 y 18-032 . APARTADO AEREO 2845

2 10 14 BEDOUT "UNA OBRA DE ARTE EN CADA IMPRESO"

# Lección Treinta y una La Imagen Física de Cristo

- 1) Personalidad de Jesús.
- 2) Su Cuerpo.
- 3) La Persona de Jesús.
- 4) La Figura Física de Jesús.
- 5) Cristo en el Arte.
- 6) Carta de Publius Léntulus.

# 1) PERSONALIDAD DE JESUS:

¿Qué es lo que llamamos "personalidad"?

R) Es el cuadro de conjunto de los rasgos peculiares y característicos que hacen inconfundible a la persona. Podemos hablar de la personalidad de Jesús, sacándola de la Sagrada Escritura y de la Tradición, porque ella es rica y recia, aun desde el punto meramente humano. No hay hombre insigne cuya personalidad nos haya sido trazada con tanta vida.

"He aquí el Hombre". Ecce Homo... ¿Dónde encontramos una personalidad semejante a la suya? El posee:

- a) La plenitud de las más excelsas virtudes; santidad sin par; sencillez incomparable; modestia, humildad, la más pura nobleza de corazón, la más pura piedad, ardoroso celo por Dios y las almas, suavidad subyugadora, mansedumbre, bondad, veracidad absoluta unida a la más alta sabiduría, amor profundo a la humanidad, especialmente a la dolorida, decisión inquebrantable en el hablar y en el obrar, fortaleza inaudita, paciencia inagotable.
- b) La más perfecta armonía de todas las cualidades: majestad y humildad, fuerza y mansedumbre, justicia y misericordia, veracidad y atención a los prójimos, bondad y sinceridad, celo y paciencia. Todas estas virtudes brotan de su ser con rara espontaneidad. En ningún hombre hay plenitud de armonía. Más pleno y armonioso que Sócrates y Salomón; más que todos los sabios y hombres insignes. De aquí que la personalidad de Jesús sea incomparable. Todo intento de colocarle al nivel de los demás hombres fracasa, porque El no es puro hombre, sino Hombre-Dios. A pesar de sus virtudes no es inasequible a nosotros; quiere que

### 2) SU CUERPO:

Fue sano y robusto, curtido contra el frío y el calor, el hambre y la sed, y hecho a los esfuerzos de largas peregrinaciones a pie por los polvorientos caminos de Palestina y a las fatigas de una actividad incansable, que, en ocasiones no le dejaban tiempo para comer. (3,20-31).

# 3) LA PERSONA DE JESUS:

Imagen única y fuerte, la absoluta coincidencia que se manifiesta entre la persona de Cristo, su mensaje, sus palabras, su espíritu, su carácter, su vida privada y social, sus hechos todos nos permiten conocerle sin largos estudios, pues cada página del Evangelio lo revela en su completa identidad.

En la vida de los hombres de genio y en la de los santos existe algo, rebelde a toda definición y a todo análisis, que no es otra cosa que el genio y la santidad. En Jesús que es mucho más que un genio y que un santo, no podemos alinear cuanto puede conocerse de sus sentimientos, de su carácter y temperamento, porque en El ese secreto infranqueable es la Divinidad. De ahí la radical incapacidad de las observaciones sicológicas. En el límite del análisis encontramos el misterio, ante el cual no podemos indagar ni escrutar, sino callar y adorar. Cristo es verdadero Dios y verdadero hombre, pero las inefables correlaciones de estas dos verdades escapan a nuestra débil comprensión. En la Transfiguración se velaron los ojos de los Apóstoles; de la misma manera todo sicólogo de Jesús queda deslumbrado ante el Dios encarnado. No cabe por tanto, pintar a Jesús integramente, ya que su divinidad indisociable de su humanidad, se nos escapa por completo. El Evangelio no es ni libro de historia ni de sicología; fue escrito para fundar la fe y para justificarla con sus testimonios.

# 4) LA FIGURA FISICA DE JESUS:

No poseemos retrato completo y auténtico de Jesús, ni en pintura ni en literatura, porque el Evangelio no lo trae. S. Ireneo de Lyon, que vivió a fines del siglo II, dijo sencillamente: "La imagen carnal de Jesús nos es desconocida". Y S. Agustín añade: "Ignoramos por completo cómo era su rostro".

Algunos han querido explicar el por qué desconocemos la figura humana de Cristo y han dicho que el mismo Yahvé había prohibido a Moisés representar a Dios con figura humana. (Ex. 20.23; 34,17; Dt. 4,15-19; 5,8; Is. 40,12-25) y que la ortodoxia judía cumplía rigurosamente este mandato.

Cristo fue judío de raza y podría uno pensar que tuviera los mismos rasgos del pueblo judío, pero su concepción fue sobrenatural y no podemos aplicarle las leyes de la herencia.

S. Pablo dijo: "Se hizo semejante a los hombres, y se redujo a la condición de hombre" (Flp. 2,7), "pero en el día del juicio, le veremos cara a cara de la manera que yo soy conocido. Ahora permanecen estas tres cosas: fe, esperanza y caridad". (I Cor. 13,12-13). Pero entonces para contemplarlo "tal como es, será menester haberse hecho semejante a El". (I Jn. 2,2).

# 5) CRISTO EN EL ARTE:

Hace más de quince siglos los artistas cristianos vienen representando a Cristo en todas las edades, en todas las formas y en todas las actividades de que habla el Evangelio; por esto el Cristo del arte es el Cristo de la fe; cada pueblo tiene derecho a interpretar a su sentir la imagen adorable de Cristo.

En las Catacumbas de Roma se han encontrado apenas unos modestos símbolos de Cristo: el pez, el cordero, la cepa de la viña, la espiga de trigo, algunos monogramas,

la cruz y la imagen del buen Pastor, que lleva alrededor del cuello la oveja encontrada.

La palabra "rostro" en sentido propio es la cara; en sentido figurado se usa para designar la persona, como espejo que es de la vida síquica, por ser el rostro la parte más individual y personal del hombre y por la que mejor se le reconoce. El rostro de Dios es frase bíblica que se halla a veces en lugar de persona de Dios. (Ex. 33,14-20; Job, 1,12; Sal. 31,31; 80,17).

En relación con el hombre, "el rostro de Dios" designa la presencia de Dios, no personal porque el hombre no puede ver sin morir la esencia o persona de Dios (Ex. 33,20-23; Is. 6,5), sino bajo una figura externa, teofanía o aparición de Dios, ya en figura humana como se apareció a Abraham (Gen. 18; 12,7; 15,18; 17,1). A Isaac, (Gen. 35,9); a Jacob (Gen. 32,25,31; 35,9), ya en grandiosos y terribles fenómenos de la naturaleza.

A veces ha aparecido Dios en forma de Angel (Gen. 16,10-21; 17; 31,11-13; Num. 22,31-35; Jue. 2,1-4); en otras ocasiones se apareció Dios por medio de algún ministro celestial, como cuando el ángel Gabriel se apareció a Zacarías y a la Virgen, para anunciarles el nacimiento de Juan y de Jesús.

Yahvé descendió al Monte Sinaí entre fuego, humo y terremoto, truenos, resonar de trompetas y nubes. (Ex. 19,16-20). A los Profetas se manifestó por medio de sueños y visiones (Num. 12,6-8; Deut. 23,10). También por medio de una "voz". (Deut. 5,4; Ex. 20,22). Daniel en su visión describió a Dios como un anciano de cabellos blancos, vestido de blanco y sentado sobre trono de fuego. (Dan. 7, 9 ss).

Se ha manifestado Dios también por algunos fenómenos naturales como la nube: en una columna de niebla durante el día y en una columna de luz durante la noche. (Ex. 13,21 ss; 14,19-24; Num. 14,14; Deut. 1,33; Nehemías, 9, 12-19; Sal. 78-14).

### 6) CARTA DE PUBLIO LENTULO:

Existe un documento singular conocido desde el siglo XIV que describe algunos rasgos físicos y da algunos datos sicológicos de Cristo, en carta escrita por un Publio Léntulo, gobernador de Jerusalén, dirigida al César Tiberio en Roma, como contestación a una de Tiberio, según da a entender; pero no ha podido probarse su autenticidad, la ponemos aquí como "leyenda" singular y hermosa, en la que pudo haberse inspirado muchas veces el Arte cristiano, ansioso siempre de tener la faz de Cristo. Dice la carta:

"A Tiberio, salud.

"He aquí, oh Majestad, la respuesta que deseas. Ha aparecido un hombre dotado de excepcional potencia que llaman el Gran Profeta. Sus discípulos lo dicen Hijo de Dios. Su nombre es: Jesús Cristo. En verdad, oh César, cada día se oven cosas prodigiosas de ese Cristo, que resucita a los muertos, sana toda enfermedad y asombra a toda Jerusalén con su extraordinaria doctrina. Es de aspecto majestuoso con una esplendorosa fisonomía, llena de dulzura, de tal modo de que cuantos lo ven lo aman y lo temen a la vez. Dicen que su rostro róseo, con sedosa barba y ondulados cabellos, es de incomparable belleza, y que nadie puede fijarlo largamente a causa de su esplendor. En las facciones, en los ojos cerúleos, en los cabellos de un rubio oscuro, es muy parecido a la Madre, que es la más hermosa y apacible fisonomía que jamás háyase visto en estos parajes. En sus dichos, breves, graves, incomparables, hay la más pura expresión de virtud y de una sabiduría que sobrepasa de mucho a la de los más grandes genios. En reprimir y reprender es formidable; en enseñar y exhortar es dulce, amable, subyugante. Camina descalzo y a cabeza descubierta, y al verlo a corta distancia muchos se rien, pero en su presencia tiemblan y pásmanse. Nadie lo vio jamás reír, pero muchos lo vieron llorar. Todos aquellos que lo han frecuentado, dicen haber recibido beneficios y salud, pero yo he sido alarmado por malignos que dicen El sea de carga a tu Majestad, porque afirma públicamente

"reyes y súbditos son iguales ante Dios". Ordéname al respecto y serás inmediatamente obedecido".

"Vale. Publius Léntulus.

Pro-Cónsul Romano en Judea".

# RESUMEN DE LA LECCION TREINTA Y UNA

- 1) Personalidad de Jesús: Tiene la plenitud de las más excelsas virtudes: santidad, sencillez, modestia, humildad, nobleza, piedad, celo, mansedumbre, bondad, veracidad, decisión, fortaleza, paciencia. Armonía de todas estas facultades. El intento de colocarlo al nivel de los hombres fracasa.
- 2) Su cuerpo era sano y robusto, curtido al frío y al calor, al hambre y a la sed, gran caminante, de una actividad incansable.
- 3) La persona de Cristo: imagen única y fuerte que no podemos comparar con ningún genio de la historia ni podemos analizar con observaciones sicológicas porque nos encontramos con el gran misterio de su divinidad y de su encarnación. Su divinidad indisociable de su humanidad no nos permite el análisis sicológico.
- 4) Figura física de Cristo: El Evangelio no nos dejó retrato físico ni literario de Cristo. Como judío pudiéramos pensar que tendría los mismos rasgos físicos de aquel pueblo, pero no podemos aplicarle las leyes de la herencia, porque su concepción fue sobrenatural. Yahvé había prohibido a Moisés representar a Dios con figura humana. La tradición dice: "ignoramos por completo cómo era su rostro".
- 5) Cristo en el Arte: Los artistas cristianos han representado a Cristo en todas las formas. En las Catatumbas se encontraron apenas símbolos de Cristo: el pez, el cordero, la cepa de viña, la espiga de trigo; algunos monogramas, la cruz y el buen pastor. El rostro de Dios es frase bíblica que significa la misma persona de Dios, su presencia, no en persona, sino bajo una figura externa, humana o angélica o por medio de algún fenómeno de la naturaleza: fuego, humo, trueno, por sueños y visiones, por alguna voz.
- 6) Documento singular, la carta de Publius Léntulus, procónsul romano en Judea, en la que se hace un retrato físico y moral de Cristo, pero cuya autenticidad no ha podido probarse. Quizás en esta carta se han inspirado muchos artistas para pintar a Cristo.

# CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Puede hablarse de la Personalidad de Jesús?
- 2ª) ¿Podemos analizar la persona de Cristo?
- 3ª) ¿Por qué no conocemos la figura física de Cristo?
- 4ª) ¿La persona de Cristo ha sido objeto del arte?
- 5ª) ¿Qué decir de la carta del procónsul al César?

# Lección Treinta y dos Cristo en el Arte Pictórico

- 1) Pinturas de Cristo.
- 2) Cuadros Milagrosos.
- 3) Principales Pintores de Cristo.

# 1) PINTURAS DE CRISTO

A través de los siglos se han pintado muchos retratos del Maestro divino. Primero se representó a Jesús joven, vigoroso, porque en el mundo antiguo la juventud era un atributo de los dioses. La influencia bizantina del siglo V, hizo predominar el tipo de un hombre, de rostro huesudo, nariz larga, ojos profundos, cuyos cabellos se abren sobre la frente y vuelven a caer sobre los hombros, de barba oscura y rizada terminada en dos puntas. Este tipo de retrato fundamental de Cristo se ha difundido hasta el infinito.

Sobre este tipo fundamental se han hecho pinturas que representan a Cristo en todas las formàs de su vida, según nos narran los evangelios; en la niñez, en la adolescencia, en el taller, en el bautismo, en el desierto, orando, predicando, haciendo milagros, dominando la naturaleza, en los Olivos, en el camino del Calvario, llevando la cruz a cuestas, crucificado, en agonía, muerto, resucitado, glorificado, en la Ascensión, en las apariciones, etc.

Las pinturas más emocionantes son aquellas que llegan a expresar a un tiempo lo trágico humano y la dulzura sobrenatural.

# 2) CUADROS MILAGROSOS

Hay dos cuadros que se han considerado "milagrosos" aunque la Iglesia aún no ha dicho la última palabra. A) El de la Santa Faz, que tiene por motivo la tradición de que la Verónica enjugó el sudor y la sangre del rostro de Cristo con un velo sobre el cual quedó grabada su imagen.

B) La "Misteriosa Faz de Turin o Santo Sudario". En una capilla de Turín se conserva un lienzo que goza de gran celebridad en el público cristiano, porque según la tradición se trata nada menos que de la misma mortaja con la cual Jesús fue envuelto en la tumba. Es una banda de tela de 1,10 metros de ancha, por 4,36 de larga. Según las fotografías "es indiscutible que este documento es impresionante". Unas marcas y unas huellas de diversas formas, más o menos oscuras, dibujan allí un cuerpo que lleva las cinco llagas de Cristo y un rostro de una extraña y fascinante belleza. Dice Claudet que es de una "veracidad espantosa; y que más que una imagen, es una presencia". Según este testimonio, se puede decir que Jesús tuvo 1,78 de estatura, de tipo semítico, de nariz larga, boca fuerte, barba y cabellos abundantes; que era un hombre sólido, muy normalmente constituído, de rasgos bellos y proporciones excelentes. Pero la autenticidad histórica del "Santo Sudario" no se ha podido comprobar.

Sobre la autenticidad de este misterioso lienzo hay defensores y hay adversarios; entre los primeros hay algunos sabios seglares: El biólogo Paul Vignón, el físico M. René Celson, y el cirujano Pierre Barbet; y entre los impugnadores, algunos eclesiásticos. El lienzo se conoce desde el siglo XIII, 1204, cuando el viajero Robert de Clary lo descubrió en la cámara imperial de Bizancio en donde se guardaba como un tesoro, pues que se exponía los viernes santos en Santa María de las Blaquernas. Habría sido traído a Francia por el cruzado Othon de la Roche, vendido luego a Ana de Lusignan, esposa de Luis I, duque de Saboya; tenido luego por la familia de Saboya, pasado después a la capilla de Chambery en 1532, cuidado allí por las Clarisas de esa ciudad y transportado por fin a Turín en 1578, en donde está en la actualidad. Los defensores de la autenticidad del lienzo dicen que se trata de un retrato milagroso en donde está pintado el cuerpo mismo de Jesús: los adversarios dicen que se trata de una pintura de una estatua muy posterior.

La Iglesia no se ha pronunciado sobre su autenticidad. Sin embargo el Papa Pío XI, en Septiembre de 1936 habló de la Mortaja de Turín como de una "cosa sagrada, objeto misterioso, que seguramente no está hecho por mano de hombre".

Pero estas palabras no comprometen la autoridad de la Iglesia; por tanto, sigue el debate sobre este misterioso lienzo.

# 3) PRINCIPALES PINTORES DE CRISTO

En todos los continentes y naciones los artistas han pintado a Cristo. Por esto el P. Doncoeur dijo que "el Cristo del arte es el Cristo de la fe".

El Arte es rico en iconografías de Cristo. Los principales autores son:

| Giotto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | El Bautismo de Cristo.     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| Cimabue                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Cristo enseñando.          |
| Fra Angélico                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Cristo Crucificado.        |
| Boticelli                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                            |
| Raphael Sanzio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                            |
| Michelángelo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Cristo en el Juicio final. |
| Tintoretto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Camino hacia el Calvario.  |
| P. P. Rubens                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | El Descendimiento.         |
| Rembrandt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                            |
| Jan Joest                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Resurrección de Lázaro.    |
| Lucas Cranach                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Cristo con los Angeles.    |
| Leonardo de Vinci                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                            |
| El Greco                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                            |
| Velásquez                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Cristo en la Cruz.         |
| Murillo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                            |
| Francisco de Zurbarán.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                            |
| Salvador Dalí                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                            |
| G. Arce y Ceballos                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                            |
| The state of the s |                            |

# RESUMEN DE LA LECCION TREINTA Y DOS

- A través de los siglos se han pintado muchos retratos del Maestro que lo representan en todas las edades y en todas las actuaciones.
- 2) Cuadros milagrosos: a) el de la Santa Faz. Dice la tradición que la Verónica enjugó con un velo el rostro de Cristo y en él quedó grabado. b) La misteriosa Faz de Turín o Santo Sudario: Según la tradición es el mismo sudario en que Cristo fue envuelto para sepultarlo. Se conserva en Turín. Es un documento impresionante porque en él está dibujado un cuerpo con cinco llagas, un rostro de una belleza fascinante. Pero no se ha podido comprobar la autenticidad de este lienzo.
- 3) Principales pintores de Cristo: En todos los continentes y naciones los pintores han pintado a Cristo. "El Cristo del Arte es el Cristo de la fe". Entre miles de pintores, los principales son:

| Cione                 | TH TO                         |
|-----------------------|-------------------------------|
| Giotto:               | . El Bautismo de Cristo.      |
| Cimabue:              | . Cristo enseñando            |
| Fra Angélico          | . Cristo Crucificado          |
| Boticelli             | .El Salvador                  |
| Raphael Sanzio        | La Transfiguración            |
| Michelángelo          | Cristo en el Juicio Final     |
| Tintoretto            | Camino hacia el Calvario      |
| P.P. Rubens           | El Descendimiento de la Cruz  |
| Rembrandt             | La Cena de Empis              |
| Jan Joest:            | La resurrección de Lázaro     |
| Lucas Cranach         | Cristo con los Angeles        |
| Leonardo de Vinci     | . Caheza de Cristo            |
| El Greco              | La Resurrección               |
| Velásquez             | Cristo en la Cruz             |
| Murillo               | Resurrección                  |
| Francisco de Zurbarán | Jesús servido por los Angeles |
| Salvador Dalí         | Cristo Crucificado            |
| G. Arce y Ceballos    | Infancia J. T.                |
| y Coballos            | · Illiancia de lesus.         |

# CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Han pintado a Cristo los artistas?
- 2ª) ¿Cuáles son los cuadros milagrosos?
- ¿Puede usted decir los nombres y obras de algunos pintores famosos?

# Lección Treinta y tres Personalidad Moral de Cristo

- 1) Perfecta armonía de facultades.
- 2) Jesús, personalidad bien dotada.
- 3) Virtudes de Cristo:
  - A) Santidad.
  - B) Piedad.
  - C) Obediencia.
  - D) Paciencia.
  - E) Dulzura y Misericordia.
  - F) Humildad.
  - G) Pobreza.
  - H) Fortaleza.
  - I) Celo de Jesús.

# 1) PERFECTA ARMONIA DE FACULTADES:

La personalidad de Jesús fue tan sólida como sincera; en cualquier instante dominó los acontecimientos; no se dejó arrastrar por los entusiasmos de las multitudes, ni se desanimó por los fracasos, ni las oposiciones de sus adversarios le hicieron modificar sus acciones; la íntima certidumbre de su misión tampoco lo llevó a excesos; no cedió a las solicitudes del demonio y de aquellos que le pedían milagros para obtener una fácil glorificación.

En El brillaron con especial esplendor las tres cualidades de un verdadero carácter: autenticidad, firmeza y autoridad.

En las relaciones de Jesús con su Padre, Dios está en El. Cristo se siente uno con Dios y saca de su corazón lo que dice sacar de su Padre; no siente espanto al pensar y al hablar de su Padre: "Mi Padre y Yo somos uno". (Jn. 10,22). Por estas palabras y otras muchas la Iglesia en su Credo sintetiza el dogma religioso así: "Jesús, Hijo de Dios, nacido de la substancia del Padre, consubstancial con El, engendrado y no nacido, eterno como el Padre, y por con siguiente inmutable por naturaleza".

"El Padre está en mí y Yo en el Padre" (Jn. 10,38). "El Padre que está en Mí, El mismo hace conmigo las cosas que Yo hago; porque todo lo que este hace, lo hace igualmente el Hijo". (Jn. 5,19-20).

Fue auténtico porque fue siempre el mismo consigo mismo, con su Padre Celestial, con sus amigos y discípulos, con los pobres y necesitados, con la mujer arrepentida, con los pecadores sinceros y siempre fustigó la insinceridad de sus adversarios y la incredulidad de sus corazones. Fue siempre sereno y firme, permaneció inmutable ante los halagos, ante las amenazas, ante la ignominia y el dolor:

asequible a todos, condescendiente con todos, superior a todos, se puso en contacto con todos, hasta con los pecadores públicos.

# 2) JESUCRISTO FUE UNA PERSONALIDAD EXTRAORDINARIAMENTE DOTADA

Dinámico y sereno, asombrosamente atractivo y subyugador. No puede caber duda alguna sobre su equilibrio consumado, su sentido común, lo penetrante de su inteligencia y lo profundo de su piedad. Hay en su vida palabras y acciones que, si no fuera más que un hombre, frisarían en la locura y en la blasfemia, y harían de El un enigma indescifrable.

En ese cuerpo sano habitaba una alma sana, que aunaba en sí, con maravilloso equilibrio, rasgos opuestos de carácter. Poseía una visión clara, una voluntad férrea y una firmeza inquebrantable.

Desde su más tierna juventud sabía que debía ocuparse en las cosas que son de su Padre (Lc. 2,49); desde el comienzo de su actividad renunció a usar de su poder para fines egoístas o para glorificación de su propia persona; y para cumplir la voluntad de su Padre, escogió el camino de la renuncia y del sacrificio. (Mt. 4,1-11; Lc. 4,1-3).

En su propia vida el Padre ocupó el primer puesto y una posición tan única y exclusiva, al cual no puede alcanzar ninguna criatura, ni siquiera su madre, a la que sin embargo, amó tiernamente, (Mc. 3,33; Lc. 2,49; Jn. 2,4). Su manjar fue el cumplimiento de la voluntad del Padre (Jn. 4,35; 5,36; 17,4; Mt. 4,4). Su mirada estuvo fija en el mundo sobrenatural y sin embargo se preocupó de las cosas de este mundo y se gozó en las flores del campo.

No vino para ser servido sino para servir y dar su vida en rescate de muchos. (Mc. 10,45). Quiso ser amado más que el padre y la madre. (Mt. 8,22; 10,37). Reclamó de sus discípulos la misma decisión consciente (Lc. 9,62; 14, 28-33) y la misma renuncia de que El les dio ejemplo (Mc. 8,35-38; 10,29).

Dijo que no venía a traer la paz sino la espada (Mt. 10, 34); polemizó enérgicamente contra los que se cruzaron en el camino de su misión. (Mt. 23,4-33; Mc. 3,5; 8,33; 10-14). Y sin embargo pudo decir que era manso y humilde de corazón, que su yugo era suave; que vino a aliviar a todos los que desfallecen bajo el peso de la ley y de la miseria humana. (Mt. 11,28 ss.).

# 3) VIRTUDES DE CRISTO:

A) Santidad: Jesús era santo, sin pecado alguno, sin una sola mancha. Era el cordero sin mancha, que vino a quitar los pecados del mundo y a traer una vida santa a la tierra, tan alejada de la santidad.

Solamente El pudo decir a sus enemigos: "¿Quién de vosotros me acusará de pecado?" (Jn. 8,46). Y sus enemigos nada contestaron. Judas que de amigo se había convertido en enemigo, antes de morir, dijo: "He vendido la sangre inocente" (Mt. 27,4).

Pilato haciendo de juez, dijo a los príncipes y a la muchedumbre: "Ningún delito hallo en este hombre" (Lc. 23,4. 23-14). La esposa de Pilato le envió a decir: "No te metas con ese justo, pues he padecido mucho hoy en sueños por causa de El" (Mt. 27,19). El buen ladrón dijo en la cruz: "En nosotros se cumple la justicia, pues recibimos el digno castigo de nuestras obras; pero este nada malo ha hecho". (Lc. 23,41). El centurión al pie de la cruz, dijo: "Verdaderamente este hombre era Hijo de Dios". (Mc. 15,39).

La Conciencia de Jesús desconoció el pecado: En Jesús no hubo arrepentimiento, ni penitencia, ni preocupaciones por la salvación de su alma. En la hora de su muerte, pidió perdón, no por El sino por los pecadores. El sagrado oficio que debía cumplir Cristo exigía un Pontífice santo para ofrecer al Dios eterno un sacrificio también santo. Como sacerdote eterno tenía que ser santo.

B) Piedad de Jesús: Vida de oración en todas las circunstancias porque el Padre es el Señor, y El "el siervo de Dios". Jesús ora, y no juzga la oración incompatible con su dignidad. Había en Cristo devoción, fervor, reverencia hasta tal punto que sus discípulos le pidieron: "Enséñanos a orar". Y Cristo les enseñó el Padrenuestro, oración grande, sencilla, clara, que todo lo abarca y a todo se extiende.

Ora Cristo como hombre para implorar la ayuda de lo Alto, porque la oración le servía de consuelo, en representación de todos los mortales. Cristo oró en las horas más solemnes de su vida: Al entrar en el mundo, en el bautismo, antes de la elección de los Apóstoles, al enviarlos por primera vez, antes de prometer el primado, antes de la transfiguración, al instituír la Sagrada Eucaristía, al finalizar la última Cena (Oración Sacerdotal), en el monte de los Olivos, en la Cruz, antes de expirar, antes de la Ascensión; oró en la soledad y en público, antes de los grandes milagros. (Los cuadros de G. Fugel y de Durero nos recuerdan a Jesús en oración).

C) Obediencia de Jesús: Jesús obedeció a su Padre desde el nacimiento, pasando por la infancia y la juventud, hasta la edad madura y la misma muerte, y "muerte de Cruz". (Phil. 2,8).

Su programa fue expiar por la obediencia la desobediencia del mundo, ofrecer una reparación de gigantescas y divinas proporciones. "He descendido del cielo, no para hacer mi voluntad, sino la de aquel que me ha enviado". (Jn. 6,38). "A fin de que conozca el mundo que yo amo al Padre y que cumplo con lo que me ha mandado". (Jn. 14, 31). "Si observareis mis preceptos, perseveraréis en mi amor, así como yo también he guardado los preceptos de mi Padre, y persevero en su amor". (Jn. 15,10). Obedeció Cristo para enseñarnos a obedecer.

D) Paciencia de Jesús: a) Paciencia incansable con sus discípulos ante la incomprensión de ellos, la lentitud en asimilar su doctrina, ante la obcecación de las falsas ideas y las falsas esperanzas, ante la debilidad y apocamiento.

- b) Paciencia con el pueblo, ante su apocamiento y superficialidad.
- c) Ante los pecadores: publicanos, rameras, pecadores públicos.
- d) Paciencia con sus enemigos: ante el odio de ellos, sus bajas acusaciones, su obstinación.
- e) Paciencia en la pasión, en el paroxismo del dolor, en el sufrimiento.

"Este piadoso Señor experimentó en sí frío, calor, cansancio, hambre, sed, pobreza, necesidad, persecuciones, deshonras, menosprecios, injurias, asechanzas, traiciones, desamparo de los suyos, prisiones, calumnias, azotes, escarnios, bofetadas, desnudez, tormentos, cruz, muerte y ajena sepultura. Mas todo esto, con cuánta paciencia, con cuánta igualdad de ánimo, con cuánta modestia y silencio"... (Granada).

Padeció con paciencia para enseñarnos la paciencia. El premio de su paciencia, la glorificación.

- E) Dulzura y Misericordia de Jesús: Estos son los rasgos más salientes del trato del divino Salvador con los hombres. Con suavidad irresistible se atrajo siempre a los hombres. A nadie despreció, aun sabiendo que con esta actitud se granjeaba la animadversión de los judíos. Atendió y trató:
- a) A los despreciados en el ambiente de entonces; los Publicanos, por ser recaudadores de impuestos: Leví y Zaqueo eran publicanos.
- b) A los Samaritanos; eran despreciados por no ser judíos;
- c) A los estigmatizados moral y físicamente: los pecadores públicos y leprosos;
- d) A las mujeres en general despreciadas, aun a las descarriadas y pecadoras (Magdalena, la adúltera); a paganas y pecadoras, como la Cananea y la Samaritana.

- F) Humildad de Jesús: La humildad es verdad, según Santa Teresa, y el orgullo es mentira, error, necedad ante Dios y los hombres. La humanidad pagana no conoció siquiera esta palabra; Cristo la enseñó con sus palabras y con su ejemplo, porque sin esta virtud no es posible agradar a Dios. El hecho de la humildad de Cristo se demuestra:
  - a) Por su entrada en el mundo: en un país menospreciado, en el establo de Belén en el secreto de una noche de invierno.
  - b) Durante toda su vida: en Nazaret, vida oculta, trabajo, obediencia a sus padres. En la vida pública: sencillez, modestia, muerte ignominiosa.

Una humildad prolongada y continua para expiar el orgullo humano, ese orgullo causa de todas nuestras desgracias. Cristo prestó a sus discípulos un servicio de esclavo. El Hijo de Dios, se arrodilló ante hombres mortales, mezquinos y vulgares, para lavarles los pies en la última Cena, aun al mismo traidor. (Jn. 13,4 ss). Jesús rechazó el honor que se le quiso tributar por la multiplicación de los panes. "Yo no busco mi gloria, pero es mi Padre el que me glorifica". (Jn. 8,50-54). "Quien aspire a ser mayor entre vosotros, debe ser vuestro criado, y el que quiera ser entre vosotros el primero, ha de ser vuestro siervo"; a modo que el Hijo del Hombre, no ha venido a ser servido, sino a servir y a dar su vida para redención de muchos. (Mt. 20,26-28).

La humildad justifica al hombre, no lo rebaja; así lo consideró el mismo Cristo cuando alabó la humildad del publicano y rechazó la soberbia del fariseo. (Lc. 18,9-15). Cristo nos mandó su humildad cuando dijo: "Tomad mi yugo sobre vosotros, y aprended de mí que soy manso y humilde de corazón; y hallaréis el reposo para vuestras almas". (Mt. 11,29).

G) Pobreza de Jesús: Cristo era rico, sumamente rico, pues era el Hijo de Dios; el cielo y la tierra le pertenecen, más el amor del Padre, la dicha y la gloria junto a El; y se bizo pobre... Pobre vino al mundo, pobre pasó por el mundo y pobre murió y se fue del mundo. Padeció ham-

bre y sin embargo dio de comer; padeció sed y dio de beber; se vistió de mortal para dar inmortalidad; vino para hacernos ricos.

Cristo dijo alguna vez: "Las zorras tienen madrigueras y las aves del cielo nidos; mas el Hijo del Hombre no tiene sobre qué reclinar su cabeza". (Mt. 8,20). Cristo se hizo pobre, completamente pobre, y así quitó a la pobreza la maldición que pesaba sobre ella; después nos abrió los tesoros de su corazón, de su amor, de su gracia y nos hizo interiormente ricos.

H) Fortaleza de Jesús: Fue fuerte. Tiene fortaleza quien persevera en el bien. Perseveró Cristo contra sus amigos más íntimos, llenos de respeto humano, ansiosos de miramientos, de comodidades; perseveró contra los enemigos más enconados: Herodes, los fariseos, los escribas; no pidió cuartel, pero no cedió un ápice. Fuerte en la pasión: prendimiento, interrogatorio, condenación, prisión, entrega a Pilatos, flagelación, coronación de espinas, sentencia de muerte, el camino del Calvario, crucifixión, tres horas de agonía y luego la muerte aciaga. Permaneció fiel a sí mismo y a su Padre, hasta poder decir: "Todo se ha cumplido". Heroísmo sin igual, fortaleza de Cristo. Por este entonces tenemos que exclamar: "Pasión de Cristo, confórtanos"... porque somos débiles; al primer sufrimiento cedemos, caemos...

I) Celo de Jesús: Celo por la gloria de Dios y la salvación de los hombres. S. Marcos, nos describió un día de trabajo del Señor: "Predica, enseña, lucha contra los espíritus malignos, cura los enfermos, se entrega al descanso unas breves horas y muy de madrugada se pone en camino para orar". Un celo puro, y sin egoísmo; un celo sin dureza y sin exceso. La ingratitud no lo desalienta. Vino Cristo al mundo en busca del pecador, para salvar a los hombres, a los pobres y despreciados, a curar a los enfermos, a enseñar una nueva vida. Nosotros debemos aprender y practicar el celo de Jesús.

# RESUMEN DE LA LECCION TREINTA Y TRES

- 1) Perfecta armonía de facultades: autenticidad, firmeza, autoridad. Fue siempre el mismo consigo mismo, con su Padre, con sus discípulos, con los necesitados. Sereno e inmutable ante los halagos, ante las amenazas, ante la ignominia y el dolor. Superior a todos. Fustigó la insinceridad y la incredulidad.
- 2) Personalidad extraordinariamente dotada: dinámico y sereno, atractivo y subyugador. Equilibrio consumado, sentido común, penetrante inteligencia, voluntad férrea, piedad profunda, visión clara. Cumplió fielmente la voluntad de su Padre, jamás usó su poder para fines egoístas, vino para servir y aliviar a los necesitados.
- 3) Virtudes de Cristo: Santidad: era justo y santo, sin una sola mancha. Judas dijo: "He vendido sangre inocente". Pilato dijo: "Ningún delito hallo en este hombre". El buen ladrón dijo: "Este nada malo ha hecho". Como no tuvo pecado alguno su conciencia desconoció el arrepentimiento. En la hora de su muerte pidió perdón por los pecadores. Piedad: fue devoto, fervoroso, reverente, oró y enseñó a orar. Obediencia: Obedeció siempre a su Padre para enseñarnos a obedecer sus leyes. Paciencia: con sus discípulos, con el pueblo, con los pecadores, con sus enemigos en la pasión y en la muerte; por eso fue glorificado. Dulzura y misericordia: Con estas virtudes se atrajo a los hombres: a los publicanos y pecadores, a los extranjeros, a las mujeres, aún a los pecadores. Humildad: al venir al mundo, durante su vida privada y pública, en la muerte. Lavó los pies de sus discípulos, aun de Judas. Pobreza: Vino pobre, vivió pobre, murió pobre. Fortaleza: Tiene fortaleza moral quien permanece en el bien. Perseveró Cristo en el bien contra sus amigos íntimos, contra sus enemigos más enconados, fuerte en la pasión y en la muerte. Heroísmo divino. Celo: por la gloria de Dios y la salvación de las almas. S. Marcos nos enseña un día de trabajo del Señor: predica, enseña, arroja los espíritus malignos, cura enfermos, duerme unas pocas horas y se levanta temprano para orar; celo puro y sin egoismos.

# CUESTIONARIO

- 1<sup>a</sup>) ¿Por qué en Cristo hubo armonía de facultades?
- 2ª) ¿Por qué fue una personalidad bien dotada?
- 3ª) ¿Qué virtudes principales practicó Cristo?

# Lección Treinta y cuatro Doctrina Dogmática de Jesús

- 1) La Doctrina de Jesús es luz para nuestro espíritu.
- 2) Características de la Doctrina de Jesús.
- 3) Dogmas o Verdades que enseñó Jesús.
- 4) Filiación Divina y Reino de Dios.
- 5) Virtudes predicadas.

# 1) LA DOCTRINA DE JESUS ES FUENTE DE LUZ PARA NUESTRO ESPIRITU:

- a) Luz sobre Dios y su mundo. Cristo nos enseña que hay un solo Dios verdadero y vivo, creador y Señor del cielo y de la tierra, omnipotente, eterno, inmenso, incomprensible, infinito en entendimiento, en voluntad y en toda perfección; que Dios es un ser espiritual, único, simplísimo, inmutable, completamente distinto del mundo, santísimo en si mismo; que no es un ser solitario, sino una familia de personas augustas que tienen la misma esencia divina. Un Dios vivo que crea la vida, la bendice y la participa a los hombres por medio de Jesucristo y que quiere que nosotros vivamos su vida y nos promete una vida perpetua; que Dios habló a los hombres por medio de los Patriarcas, de los Profetas y muy especialmente por medio de su Hijo Jesucristo, para que conociéndolo, creamos en El y lo amemos y podamos gozar de sus promesas.
- b) Luz sobre las Relaciones entre Dios y el Hombre: Dios siente hacia la creación en general amor de complacencia, ya que todo es obra de sus manos; siente amor y benevolencia, porque quiere el bien de todos, y ese amor se traduce en beneficios; nos amó primero, aunque nosotros fuésemos sus enemigos; nos amó con amor grande y sublime, con vehemencia y con constancia. Ese amor se revela en las mismas gestas de Dios: creación, elevación a la gracia de la adopción divina, Redención, Iglesia, Eucaristía, promesa de la visión divina.

Este amor tiene un nombre cristiano: Caridad. "Dios es caridad, y el que permanece en la caridad en Dios permanece y Dios en él". (Jn. 4,8).

En esto se demostró la caridad de Dios hacia nosotros, en que Dios envió a su Hijo Unigénito al mundo para que por El tengamos vida. (Jn. 3,16).

c) La doctrina de Jesús es Luz sobre los más graves problemas de la vida humana: El fin del hombre y el camino para alcanzarlo. Esta doctrina nos enseña que El es el camino, la verdad y la vida.

# 2) CARACTERISTICAS DE LA DOCTRINA DE JESUS:

- a) Es divinamente verdadera: "Yo para esto nací y para esto vine al mundo, para dar testimonio de la verdad". (Jn. 18,37).
- b) Es supratemporal: las palabras de Cristo vencen todas las lejanías y todos los tiempos.
- c) Es supranacional: "Todo aquel que pertenece a la verdad escucha mi voz". (Jn. 18,37).
- d) Es sobrehumana: "Mi doctrina no es mía sino de aquel que me ha enviado. Quien quisiere hacer la voluntad de Este, conocerá que mi doctrina es de Dios". (Jn. 7,16).
- e) Es inagotable: El Señor mismo, su alma y su corazón, son los comentarios vivos de su doctrina. (Prohaszka). Por más que progresen las ciencias naturales ensanchando el espíritu humano, la elevación y la cultura moral del cristianismo, tal como brilla y fulgura en los Evangelios, no serán jamás rebasadas. (Goethe).
- f) Es incontrovertible: "Cualquiera que escucha estas mis instrucciones y las practica, será semejante a un hombre cuerdo que fundó su casa sobre piedras". (Mt. 7,24). "Nadie puede poner otro fundamento que el que ya ha sido puesto, el cual es Jesucristo". (I Cor. 3,11).
  - g) Es eficaz: conquista y transforma el mundo.

De ahí la sublimidad de esta doctrina en lo que respecta a Dios, al hombre, a nuestro fin y al camino para alcanzarlo. De ahí también su fuerza obligatoria y el deber de los hombres de seguirla.

# 3) DOGMAS O VERDADES QUE ENSEÑO JESUS:

A) Somos bijos de Dios: A la idea de Dios como Padre corresponde la filiación divina nuestra. El Nuevo Testamento entiende esta verdad en sentido individual y colectivo, interior y universal, terreno y escatológico. En primer lugar son hijos de Dios los creyentes en Cristo. S. Juan así lo afirma categóricamente: "Vino Cristo a los suyos, pero los suyos no le reconocieron. Mas, a cuantos le recibieron, dióles poder de venir a ser hijos de Dios". (Jn. 1,11).

"Todo aquel que cree que Jesús es Cristo, es hijo de Dios". (Jn. 5,1).

Es hijo de Dios quien vive según la justicia: "Si sabéis que Dios es justo, sabed igualmente que quien vive según la justicia, es hijo de Dios". (I Jn. 2,29). Además, el hijo de Dios debe amar a su hermano: "Todo aquel que nació de Dios, no hace pecado, porque la semilla de Dios mora en él, y no puede pecar, porque es hijo de Dios. Por aquí se distinguen los hijos de Dios de los hijos del demonio. Todo aquel que no practica la justicia y el que no ama a su hermano, no es hijo de Dios". (I Jn. 3,9).

"Amémonos los unos a los otros porque la caridad procede de Dios. Y todo aquel que ama, es hijo de Dios, y conoce a Dios. Quien no tiene amor no conoce a Dios, puesto que Dios es amor. En esto se demostró la caridad de Dios hacia nosotros, en que Dios envió a su Hijo Unigénito al mundo, para que por El tengamos vida. Y en esto consiste su caridad". (I Jn. 4,7-10).

Esta idea de la Filiación divina la explana S. Pablo en muchos pasajes: "Si somos hijos de Dios, nosotros somos hermanos, y Cristo es el primogénito". (Rom. 8,29; Col. 1, 18). Que esta filiación divina la recibimos por la fe y el bautismo. (Gal. 3,27). Porque el bautizado es una nueva criatura. (Gal. 6,15; I Cor. 5,17).

Consecuencia de esta filiación: "Pero si somos hijos, también herederos: herederos de Dios y coherederos de Cristo". (Rom. 6,17; Gal. 4,7). "Por nuestra filiación divina tenemos derecho a una herencia incorruptible, inmaculada e inmarcesible". (I Pet. 4,1).

- B) El Reino de Dios: Cristo vino a predicar un reino muy especial, totalmente espiritual, así por su origen como por su destino, por los requisitos para ingresar a él, como por sus medios de acción. Un reino a la vez presente y futuro, interno, exterior y social, visible (la Iglesia), ultratemporal y trascendente en su aspecto escatológico para el fin de los tiempos. Un reino prefigurado, anunciado por los Profetas, iniciado en la tierra y consumado en el cielo. Un reino que debe existir en el corazón de cada persona en particular y en la sociedad en general, y que luego, en el segundo advenimiento del Hijo del Hombre al fin de los siglos o Parusía, estará constituído por los bienaventurados.
- C) Las principales virtudes que Cristo predicó como requisitos para entrar en el reino de Dios, ya presente, ya futuro, y como cualidades netamente cristianas, son las siguientes:
- a) Mansedumbre y Humildad: virtudes que se oponen a la soberbia, al orgullo, a las tres concupiscencias. (Mt. 5,3-5; 11,29). "Quien no recibiere como niño el reino de Dios, no entrará en él". (Mc. 10,15).
- b) Sinceridad: que es la verdad y pureza en las intenciones, en las palabras y en las acciones. Es la virtud más opuesta a la doblez o hipocresía farisaica, que tantas veces condenó Cristo. (Mt. 23, todo el capítulo).
- c) Desprendimiento de los bienes terrenales: "Bienaventurados los pobres de espíritu, porque de ellos es el reino de los cielos". (Mt. 5,3).
- d) Abnegación: Negarse a sí mismo, llevar la cruz a cuestas, conllevar las cargas del prójimo, triunfar del mal mediante el bien, renunciar a los premios terrenos. (Mt. 5, 16-20; 11,30).

- e) Esfuerzo: En el reino de los cielos se entra con esfuerzo y solo se apoderan de él los esforzados. (Mt. 11,12). "La ley y los Profetas llegan hasta Juan; desde entonces se anuncia el reino de Dios y cada cual ha de esforzarse para entrar en él". (Lc. 16,16).
- f) Pero la *Gracia*, liberalmente concedida por Dios y libremente aceptada por el hombre, es el principio fundamental y radical del reino de Dios y el germen de la vida eterna; por ella renace el hombre a una vida espiritual; su fruto son las buenas obras en esta vida y el galardón de ellas en el cielo.

De la parábola del Sembrador (Mt. 13,3-9,18-23; Mc. 4,3-20; Lc. 8,5-15), colegimos que quien no tenga las anteriores virtudes tiene impedimentos, (vicios) por los cuales no se hace digno de pertenecer al reino de Dios.

#### RESUMEN DE LA LECCION TREINTA Y CUATRO

- 1) La doctrina de Jesús es luz sobre Dios y su mundo, pues nos permite conocerlo por sus atributos; nos enseña que Dios habló a los hombres y es lo que se llama Revelación; quiere que imitemos su vida. Es luz sobre las relaciones entre Dios y el hombre, Dios nos amó y lo demostró por las obras y bienes que hizo. Es luz sobre los más graves problemas de la vida humana; el fin del hombre y el camino para alcanzarlo. El es el camino, la verdad y la vida.
- 2) Las características de la doctrina de Jesús son: es divinamente verdadera; es supratemporal y supranacional, sobre-lumana, inagotable, incontrovertible y eficaz, pues ha conquistado el mundo. Es sublime. De estas características nace su fuerza obligatoria y el deber de los hombres de seguirla.
- 3) Verdades que enseñó Jesús: Somos hijos de Dios ya que El es nuestro Padre; somos hijos de Dios los creyentes, los que practican la justicia, los que aman al prójimo. Si somos hijos somos herederos de una herencia incorruptible.

Cristo predicó también el reino de Dios; un reino espiritual, para el presente y para el futuro, interno, exterior y social, visible (la Iglesia), ultratemporal, el cielo. Además Gristo predicó las siguientes virtudes: mansedumbre y humildad, sinceridad y desprendimiento, abnegación y esfuerzo. Pero la gracia de Dios es el principio fundamental del reino de Dios y el germen de la vida eterna.

### CUESTIONARIO

- 1<sup>a</sup>) ¿Por qué la doctrina de Jesús es fuente de luz sobre Dios y su mundo, sobre las relaciones entre Dios y el hombre, sobre los más graves problemas de la vida humana?
- 2ª) ¿Qué características tiene la doctrina de Jesús?
- 3ª) ¿Cuáles son sus principales dogmas?
- 4ª) ¿Qué es la Filiación divina y el reino de Dios?

# Lección Treinta y cinco Doctrina Moral de Jesús

- 1) Lo que es la Moral.
- 2) Los Mandatos Universales de la Ley Moral.
- 3) El Decálogo o Ley Positiva Divina.
- 4) Obligatoriedad del Decálogo.

# 1) LO QUE ES LA MORAL.

En términos generales la Moral es la ciencia que trata del *Bien* y del *Mal*; del bien para hacerlo, y del mal para evitarlo.

La Ley Natural Moral es regla que dirige la conducta humana. El hombre, como todos los seres de la naturaleza, tiene un fin determinado, a donde debe tender por naturaleza; esa naturaleza humana consiste en la libertad para obrar. Si hay un fin y existe la libertad, debe existir también una ley que dirija esa libertad; de otra manera la libertad sería inútil y sin objeto.

Es evidente que el hombre está destinado a un fin; que en el conseguir ese fin está su *Bien* y su perfección. Por tanto, Dios, autor del hombre y de su fin, no puede sino mandarle acciones que estén de acuerdo con la naturaleza humana, y que sean aptas para conducirlo a su fin, y prohibirle aquellas acciones que no estén conformes a la naturaleza humana, y que por tanto, no lo pueden conducir a su fin.

En las distintas relaciones que el hombre tiene con Dios (religión), consigo mismo y con los demás hombres, hay acciones que por sí mismas están conformes con la naturaleza humana; por tanto, son buenas; pero hay otras que no están de acuerdo con esa naturaleza, y esas son malas. El objetivo de la ley natural moral es mandar las acciones buenas y prohibir las malas.

# 2) LOS MANDATOS UNIVERSALES DE LA LEY MORAL, SON:

"Hacer el bien y evitar el mal". "Hacer a los demás lo que queremos para nosotros". "No hacer a los otros lo que no queremos para nosotros".

Ningún hombre puede ignorar estos principios generalísimos de la Ley Moral, pues Dios, autor del hombre, los promulgó por medio de la razón recta. Pero antes de la promulgación de las leyes del Sinaí, y aún hoy día, muchos hombres no supieron, en concreto, cuál era el bien que debían hacer, y cuál el mal que debían evitar.

Muchos hombres se han equivocado en la interpretación de la ley natural moral y por eso se han entregado a toda clase de vicios y de aberraciones, a toda clase de egoísmos y placeres, al politeísmo y a la idolatría, al materialismo más grosero. Como no encontraron en esta conducta la felicidad, entonces les vino la desesperación, la angustia, la apatía, el estoicismo, la incredulidad, el ateísmo.

Aristóteles, maestro de los sabios, admitió la esclavitud;

Los Estoicos admitieron el suicidio;

Los Espartanos mataban a sus hijos deformes;

Los Masagetas mataban a sus padres decrépitos;

Los vencedores torturaban y mataban a sus prisioneros;

Los Hedonistas se entregaron a todos los placeres.

El mundo pagano, antiguo y moderno, buscó la felicidad y la alegría desesperadamente, y por eso se entregó a la exaltación de la vida, a la belleza y al amor carnales, a la comida y a la bebida, a la posesión de bienes materiales, pero encontró la desesperación, la fragilidad de esos métodos, la tragedia humana y la angustia con todos sus horrores.

Los paganos tuvieron una concepción falsa de la divinidad y de sus relaciones con el hombre, y del destino humano. Se inventaron muchos dioses, los engrandecieron y los dotaron de todas las pasiones, aún de las más groseras y brutales; pero sin el auxilio de la revelación divina, buscaron a tientas a Dios.

Algunos de esos paganos desentrañaron la mentira del politeísmo, la inmoralidad de las divinidades y hablaron de un solo Dios:

Sócrates defendió el monoteísmo, y por eso lo condenaron sus paisanos, obligándolo a tomar cicuta.

Platón en el diálogo de las Leyes, llegó a decir: "Dios encierra en sí el principio y el fin y el medio de todas las cosas; procede rectamente según su naturaleza eterna y le sigue la justicia, como vengador de quienes faltan a la ley divina. El hombre para ser feliz debe seguirlo, humilde y modesto".

Aristóteles definió a Dios como "el primer motor, el agente necesario, la actividad inmutable y perfecta, la primera causa, causa de las causas".

Las relaciones humanas entre los paganos: Para Séneca la misericordia era "un vicio del corazón"; para Marco Aurelio, "una debilidad". La limosna era "prolongar en vano el sufrimiento del miserable".

Odiar al enemigo era lo normal. Sófocles dijo en su "Ayax": "La risa más agradable brota cuando uno se ríe de su adversario".

Existió siempre entre los paganos la esclavitud, y los esclavos no eran considerados como seres humanos, sino como cosas, cuya vida o muerte estaba al arbitrio de sus amos. La mujer y el niño eran cosas sin valor alguno, sin ningún derecho.

## 3) EL DECALOGO O LEY POSITIVA DIVINA:

La ley natural moral nos dice: "Haz el bien y evita el mal". Pero, ¿cuál es el bien que debemos hacer, y cuál el mal que debemos evitar?

Vimos antes que muchos hombres, aún filósofos muy inteligentes, sin la revelación divina y sin el conocimiento de un Dios personal, se equivocaron en las deducciones y consecuencias remotas de este principio. "Los errores de una mala deducción no son culpa del principio sino del hombre". (Sepich, Juan R. "Introducción a la Etica", Cap. III, pág. 83).

Para evitar equivocaciones lamentables, Dios mismo en el Sinaí nos dio su ley, determinando así los mandatos indeterminados de la ley natural moral y estableciendo qué bienes debemos ejecutar y qué males debemos evitar, para llegar sin equivocaciones a nuestro fin. Según el Decálogo hay Tres Bienes que debemos hacer, y Siete Males que debemos evitar:

B i e n e s que debemos hacer:

- 1) Amar a Dios y al prójimo.
- 2) Santificar los días festivos.
- (3) Honrar a padres y superiores.
- 1) Jurar en vano.
- 2) Matar.

Males que debemos evitar:

- 3) Fornicar.
- (4) Hurtar.
- 5) Mentir.
- 6) Cometer adulterio.
- 7) Desear los bienes ajenos.

Son 10 leyes, de las cuales 3 son afirmativas, es decir, nos mandan hacer algo, que es el bien, y 7 negativas o prohibitivas, porque nos prohiben determinadas acciones, porque son malas.

### 4) OBLIGATORIEDAD DEL DECALOGO:

Los mandatos positivos anuncian condiciones superiores de moralidad, son un ideal de perfección moral; obligan siempre, pero no constantemente, tan solo cuando hay la ocasión; son más elevados que los negativos, y su cumplimiento es meritorio, porque proponen esfuerzos más o menos grandes y se refieren a la perfección moral de la persona humana.

Los mandatos prohibitivos anuncian las condiciones elementales de la moralidad; obligan siempre y en todo momento, con muy pocas excepciones, en el 5º y 7º, matar y hurtar. Hay poco mérito en cumplir estos mandatos prohibitivos porque no mandan hacer algún bien, sino No hacer algunos males; pero hay mucha responsabilidad y culpabilidad en transgredirlos porque es una violación de la dignidad personal, de los derechos ajenos, amén de una desobediencia directa a Dios, sumo bien y sumo legislador.

Estos 10 mandamientos regulan los actos humanos de los individuos y de las sociedades; la violación de ellos nos acarrea, no solo males espirituales, sino temporales. Los hombres paganos, no los conocieron porque no les fueron revelados; pero muchos, aún después de su revelación, llenos de orgullo y de malicia, han intentado romper en pedazos estas leyes de Dios, sin darse cuenta que son piedra fundamental e inconmovible de todas las sociedades y de todas las épocas.

#### RESUMEN DE LA LECCION TREINTA Y CINCO

- 1) La moral trata del bien para hacerlo y del mal para evitarlo. El hombre tiene un fin determinado dado por su Autor. La esencia de la naturaleza humana es la libertad: en el conseguir el fin está el Bien del hombre; para dirigir la libertad hacia su fin existe la ley natural moral, la ley positiva divina y las demás leyes humanas que se desprenden de la primera. Objetivamente hablando hay acciones que están de acuerdo con la naturaleza humana, que conducen al hombre a su fin y por esto son buenas; pero hay otras que están en desacuerdo con esa naturaleza, y que por lo tanto no lo pueden conducir a su fin, y por eso se llaman malas. El objetivo de la ley natural moral es mandar las buenas y prohibir las malas.
- 2) Los mandatos universales de la ley natural moral son: "Hacer el bien y evitar el mal". "Hacer a los demás lo que queremos para nosotros". Muchos hombres no han sabido en concreto cuál es el bien que se ha de hacer y cuál el mal que se ha de evitar, y muchos se han equivocado en las deducciones.

3) El Decálogo determinó bien cuál es el bien que se ha de hacer y cuál el mal que se ha de evitar. El bien que se ha de hacer son aquellos mandamientos en los que se nos manda hacer algo, porque es bueno; son tres mandatos.

El mal que se ha de evitar son siete prohibiciones.

4) Obligatoriedad del Decálogo: Los mandatos positivos enuncian condiciones superiores de moralidad, obligan siempre pero no constantemente; proponen esfuerzos. Los mandatos prohibitivos condiciones elementales de moralidad, por eso hay gran culpabilidad en su transgresión; obligan siempre y en todo momento. El Decálogo es piedra fundamental del orden social.

### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Qué es la moral?
- 2ª) ¿Cuáles son los mandatos de la ley moral?
- 3<sup>a</sup>) ¿Qué bienes manda y qué males prohibe el Decálogo?
- 4ª) ¿Por qué es obligatorio el Decálogo?

# Lección Treinta y seis Cristo y las Leyes Mosaicas

- 1) La Ley Judía.
- 2) Jesús fija su actitud ante la Ley Judía.
- 3) Cristo perfeccionó la Ley Antigua.
- 4) La Moral de Jesús se apoya en el Decálogo.

### 1) LA LEY JUDIA:

Ley en el Antiguo Testamento quiere decir el Judaísmo, o la ley mosaica, o parte del canon del Antiguo Testamento que contiene esa ley, como el Pentateuco. Un acervo de prescripciones inconexas, cuyo escrupuloso cumplimiento era la esencia de la religión judía. En términos generales la Ley se entendía como la totalidad de la Revelación divina, tenida como regla de vida. A esa ley como regla de vida cantó bellamente el salmista en el Salmo 119.

El conjunto de todas esas leyes, llamado "Código de la Alianza", es muy complejo, pues las leyes se suceden sin orden lógico ni cronológico, y fueron dadas por Yahvé para regular la vida jurídica, social, religiosa, cultural o ceremonial, la civil y penal del pueblo judío. Son alrededor de 613 leyes.

S. Pablo calificó la ley mosaica como ley de temor, porque fue promulgada entre truenos y relámpagos en el Sinaí, en contraposición del Evangelio que es esencialmente de amor, pues se reveló por la Encarnación y fue luego promulgada por los caminos, sinagogas, montes de Judea y Galilea.

Como el Decálogo resume los principios de la ley moral, no podía cambiar. Las otras leyes jurídicas, civiles, ceremoniales y penales, que habían sido dadas a Israel a causa de sus pecados, cuando llegasen los días mesiánicos, serían derogadas, pues ya no tenían razón de ser.

### 2) JESUS FIJA SU ACTITUD ANTE LA LEY JUDIA:

"No penséis que he venido a abrogar la Ley y los Profetas: no he venido a abrogar, sino a perfeccionarla. Porque en verdad os digo que antes pasarán el cielo y la

tierra que falte una jota o una tilde de la ley hasta que todo se cumpla. Si, pues, alguno violase alguno de estos preceptos menores y enseñase así a los hombres, será el menor en el reino de los cielos; pero el que practicare y enseñare, éste será grande en el reino de los cielos. Porque os digo que si vuestra justicia no supera a la de los escribas y fariseos, no entraréis en el reino de los cielos". (Mt. 5,17-21).

Cristo muchas veces censuró el materialismo del leguleyismo fariseo. La lucha que aparece entablada entre los fariseos y Cristo, fue a causa de la interpretación que daban ellos de la ley. Esa misma causa subsistió en los judaizantes de la primitiva Iglesia, y subsiste aún respecto a la religión judía.

Aunque Jesús cumplió la mayoría de las prescripciones judías, sin embargo fue acusado de violar algunas de ellas, especialmente las del sábado.

# 3) ¿DE QUE MANERA CRISTO PERFECCIONO LA LEY ANTIGUA?

"A la manera como un pintor aplica colores sobre un croquis hecho al carbón: no sólo no lo destruye, sino que lo completa, lo embellece y le da su verdadero aspecto". O se puede decir que Cristo destruyó la antigua ley, a la manera como queda destruída la semilla, por el desarrollo de la planta, y la flor por el desarrollo del fruto. Porque Jesús llevó a cabo lo que en la antigua ley era figura, sustituyó la sombra con la realidad.

Cristo perfeccionó la ley del Antiguo Testamento de varias maneras:

- a) Interpretando el verdadero sentido de muchas prescripciones, deformado por el leguleyismo farisaico.
  - b) Añadiendo nuevas enseñanzas y revelaciones.
- va cumplido.

### 4) LA DOCTRINA MORAL DE JESUS SE APOYA EN EL DECALOGO

El mismo la resumió en el mandamiento del Amor a Dios y al prójimo.

A) Amor a Dios: "Se acercó uno de los escribas y preguntó (a Jesús): ¿Cuál es el primero de todos los mandamientos? Jesús contestó: El primero es: "Escucha Israel, el Señor, nuestro Dios, es el único Señor, y amarás al Señor, tu Dios, con todo tu corazón, con toda tu alma, con toda tu mente y con todas tus fuerzas". El segundo es éste: "Amarás a tu prójimo como a ti mismo". Mayor que estos no hay mandamiento alguno".

"Díjole el escriba: Muy bien, Maestro, con razón has dicho que El es el único y que no hay otro fuera de El, y que amarle con todo el corazón, con todo el entendimiento y con todas las fuerzas, y amar al prójimo como a sí mismo, es mucho mejor que todos los holocaustos y sacrificios".

Viendo Jesús cuán atinadamente había respondido, dijo: "No estás lejos del reino de Dios". (Mc. 12,28-35).

Por ser tan importante el amor a Dios, Cristo aparece en el Evangelio en una esfera superior al amor a los padres. Por ley natural nada hay superior en un hijo que el amor a sus padres; sobre ellos solo está Dios.

"El que ama al padre o a la madre más que a mí, no es digno de mí", dijo Jesús a sus discípulos. (Mt. 10,37). Y ante las muchedumbres dijo:

"Si alguno viene a mí y no aborrece a su padre, a su madre, a sus hijos, a sus hermanos, a sus hermanas y aún a su propia vida, no puede ser mi discípulo". Y como el hacer esto indica un sacrificio grande, añadió el Maestro: "El que no toma su cruz y viene en pos de mí, no puede ser mi discípulo". (Lc. 14,26-28).

Desde los Apóstoles hasta nuestros días muchos han abandonado todo: redes y barca, esposa, hijos, padres, familia, y han ido tras las huellas de Cristo. Este seguimiento

es otro milagro que prueba a diario la sublimidad de la doctrina del Maestro. A quienes hicieren este desprendimiento heroico el mismo Jesús hizo promesas especiales: "Tomando Pedro la palabra, le dijo: Pues nosotros lo hemos dejado todo y te hemos seguido. ¿Qué tendremos? Jesús le dijo: En verdad os digo que vosotros los que me habéis seguido, en la regeneración, cuando el Hijo del Hombre se siente sobre el trono de su gloria, os sentaréis también vosotros sobre doce tronos para juzgar a las doce tribus de Israel. Y todo el que dejare hermanos o hermanas, o padre o madre, o hijos o campos por amor a mi nombre, recibirá el céntuplo y heredará la vida eterna". (Mt. 19,27-30).

B) El Amor al Prójimo está inseparablemente unido al amor a Dios.

"Esta es la doctrina que aprendisteis desde el principio, que os améis unos a otros... Nosotros conocemos haber sido trasladados de la muerte a la vida, en que amamos a los hermanos. El que no ama, queda en la muerte. Quienquiera que tiene odio a su hermano, es un homicida. Y ya sabéis que en ningún homicida tiene su morada la vida eterna.

En esto hemos conocido la caridad de Dios, en que dio su vida por nosotros; y así nosotros debemos dar la vida por nuestros hermanos. Quien tiene bienes en este mundo, y viendo a su hermano en necesidad, cierra las entrañas para no compadecerse de él, ¿cómo es posible que resida en él la caridad de Dios? Hijitos míos, no amemos de palabra y con la lengua, sino con obras y en verdad... En suma, este es su mandamiento: que creamos en el nombre de su Hijo Jesucristo y nos amemos mutuamente, conforme nos tiene mandado. El que guarda sus mandamientos mora en Dios, y Dios en él". (I Jn. 3,11-24).

La regla de oro de la caridad al prójimo es: "cuanto quisiereis que os hagan a vosotros los hombres, hacédselo vosotros a ellos, porque esta es la ley y los profetas". (Mt. 7,12). "Tratad a los hombres de la manera que vosotros quereis ser de ellos tratados". (Lc. 6,31).

Estas sentencias de Cristo sintetizan su enseñanza moral y por tanto, debe ser la conducta moral y social de los humanos. Este amor que tiene que ser positivo y afirmativo; no consiste solamente en no hacer mal al prójimo, sino en hacerle bien. El motivo de este precepto no es ni el sentimentalismo, ni la filantropía, ni el altruísmo, sino el amor a Dios, al Padre celestial.

Los preceptos negativos de no cometer adulterio, adulterar, matar, robar, levantar falsos testimonios, siempre fueron considerados por la ley antigua y por Cristo como males al prójimo, y por eso precisamente los prohibió.

Este amor al prójimo debe ser universal: no queda limitado a los familiares, ni a los conciudadanos, ni a los de una misma patria, sino que debe extenderse a todos los hombres sin distinción alguna, aún a los mismos enemigos. (Mt. 5,44).

# 5) LA VERDADERA MORAL PRESUPONE A UN DIOS PERSONAL, SABIO, LEGISLADOR, Y JUEZ:

Para creer en el bien, buscarlo y practicarlo, hay que conocer primero a la bondad absoluta, la cual no reside sino en un Dios personal, inefable y santo. El amor a Dios y al prójimo es la más elevada respuesta a los valores, puesto que incluye implícitamente toda la moral.

#### RESUMEN DE LA LECCION TREINTA Y SEIS

- 1) La Ley judía o Código de la Alianza es el conjunto de leyes dadas por Yahvé al pueblo israelita para regular la vida jurídica, social, religiosa, cultual y moral. Alrededor de 613 leyes dadas sin orden lógico ni cronológico, tan sólo según las circunstancias. Al llegar Cristo la mayoría de estas leyes debían ser derogadas, a excepción de las morales, a las que Cristo perfeccionó, dándoles más importancia, pues los fariseos no cumplían sino la parte externa, la ritual y ceremonial, olvidándose así de la verdadera santidad interior.
- 2) Actitud de Jesús ante la Ley judía: Dijo que no venía a abrogarla sino a perfeccionarla. Censuró el materialismo de la ley y en esto consistió la lucha con los fariseos.

- Cristo perfeccionó la antigua ley: interpretando el verdadero sentido; añadiendo nuevas enseñanzas y anulando otras por haberse ya cumplido.
- 4) La doctrina moral de Jesús se apoya en el Decálogo: en el amor a Dios y en el amor al prójimo. Los que abandonen familia y bienes por seguir a Cristo recibirán el céntuplo y heredarán la vida eterna. Este es su mandamiento: que creamos en Jesucristo y nos amemos mutuamente; que nos amemos con obras y en verdad.
- 5) La verdadera moral presupone a un Dios personal, sabio, legislador y juez.

Para hacer el bien hay que conocerlo primero en la Bondad absoluta, Dios. En el amor a Dios y al prójimo está incluída toda la moral.

#### CUESTIONARIO

- 13) ¿Qué es la Ley en el Antiguo Testamento?
- 2<sup>a</sup>) ¿Cuál fue la actitud de Cristo ante la Ley?
- 3<sup>a</sup>) ¿Cómo perfeccionó Cristo la Ley?
- 4ª) ¿Qué relaciones tiene la moral de Cristo con el Decálogo?
- 5ª) ¿Por qué la verdadera Moral debe reconocer a Dios?

# Lección Treinta y siete La Justicia en la Doctrina de Jesús

- 1) La Justicia en Escribas y Fariseos.
- 2) Nueva Justicia:
  - A) El Homicidio y el Odio.
  - B) El Adulterio y los Malos Deseos.
  - C) Prohibición del Divorcio Vincular.
  - D) La Veracidad ante el Juramento.
  - E) Contra la ley del Talión, la Mansedumbre.
  - F) Amor a los Enemigos.

### 1) LA JUSTICIA EN ESCRIBAS Y FARISEOS:

"Si vuestra justicia no supera a la de los escribas y fariseos, no entraréis en el reino de los cielos". (Mt. 5,20).

Desde que en Israel cesaron los Profetas, algunos sabios se ocuparon profesionalmente de la interpretación de las Sagradas Escrituras, de tal manera que se formaron los "doctores de la Ley", los cuales se elevaron prontamente a conductores políticos y religiosos del pueblo.

Llegaron a tener un celo tan exagerado por la letra o materialidad de la ley y por la pureza ritual que llegaron a un aislamiento soberbio, despreciando así al pueblo en general, considerándolo ignorante e impuro. Esta actitud exclusivamente jurídica o forense los llevó al formalismo y a la hipocresía, a la casuística, a la falta de sinceridad, al cumplimiento exterior de las leyes, descuidando la pureza interior, no obstante que la justicia en el Antiguo Testamento equivale a santidad, integridad moral, rectitud, inocencia. Por tanto a justicia se contrapone iniquidad, pecado, maldad. Justo es quien habla verdad en su corazón, el que no calumnia, el que no hace daño a su prójimo, y en cambio le hace bien.

### 2) NUEVA JUSTICIA:

La justicia de Cristo debía superar a la de los escribas y fariseos, perfeccionando así la antigua ley. En seis puntos la justicia debía ser más perfecta:

A) El Homicidio y los sentimientos de odio y de venganza: (Mt. 5, 21-27).

Recordó Cristo la prohibición de quitar la vida al prójimo, escrita en la Ley antigua con estas palabras: "Habéis oído que se dijo: No matarás". Y luego añadió: "Mas yo os digo"... y de esta manera se mostró legislador de otra ley, perfeccionador de la anterior... Todo el que se enojare con su hermano, o le dijere palabras injuriosas o de desprecio, o tuviere con él sentimientos de odio, será reo del infierno. De esta manera Cristo no solamente condenó el acto externo del homicidio, sino también los deseos internos de venganza y de odio y las palabras injuriosas, porque de una u otra manera van contra el prójimo. "Quien aborrece a su hermano es homicida". (I Jn. 3,14).

### B) El Adulterio y los malos deseos:

La ley antigua no sólo prohibía el acto externo del adulterio, sino el desear la mujer del prójimo, pero únicamente para garantizar la justicia social, ya que la esposa era considerada como un objeto del marido. Mas Jesús asemejó al adulterio el deseo impuro, como un desorden moral, y no simplemente legal; por esto añadió: "Habéis oído que fue dicho: No adulterarás. Pero yo os digo que todo el que mira a una mujer deseándola, ya adulteró con ella en su corazón. Si, pues, tu ojo derecho te escandaliza, sácalo y arrójalo de ti, porque mejor es que perezca uno de tus miembros que no que todo tu cuerpo sea arrojado a la gehenna. Y si tu mano derecha te escandaliza, córtatela y arrójala de ti, porque mejor te es que uno de tus miembros perezca que no que todo el cuerpo sea arrojado a la gehenna". (Mat. 5,27-31).

Cristo exige la pureza del corazón y que apartemos de nosotros todo aquello que pueda escandalizarnos, es decir, incitarnos al pecado. Y no es que realmente quiera que nos saquemos los ojos y nos cortemos las manos, si nos son ocasión de pecado, sino que debemos rechazar la tentación. Por eso en otra ocasión dijo también Jesús: "Bienaventurados los puros de corazón, porque ellos verán a Dios".

C) Prohibición del Divorcio Vincular: En la antigua ley por cualquier motivo el esposo podía separarse de su mujer, dándole "el libelo de repudio", con el cual ésta podía regresar a casa de sus padres o contraer nuevo matrimonio con otro. (Dt. 24,1-4).

Este libelo de repudio por el que legalmente se divorciaban los esposos era considerado en el Antiguo Testamento como cosa reprobable, de suerte que en la práctica se dificultaba por una serie de restricciones legales. El profeta Malaquías había dicho: "No seas infiel a la esposa de tu juventud. El que por aversión repudia, dice Yahvé, Dios de Israel, se cubre de injusticia".

Cristo condenó el divorcio de manera más enérgica: "Llegáronse algunos fariseos, preguntáronle, tentándole, si es lícito al marido repudiar a la mujer. El les respondió y les dijo: ¿Qué os ha mandado Moisés? Contestaron ellos: Moisés manda escribir el libelo de repudio y despedirla. Díjoles Jesús: Por la dureza de vuestro corazón os dio Moisés esta ley; pero en el principio de la creación los hizo Dios varón y hembra; por eso dejará el hombre a su padre y a su madre, y se unirá a su mujer, y serán los dos una sola carne. Lo que Dios juntó no lo separe el hombre. Vuelto a casa, de nuevo le preguntaron sobre esto los discípulos, y el les dijo: El que repudia a su mujer y se casa con otra, adultera contra ella: y si la mujer repudia al marido y se casa con otro, comete adulterio". (Mc. 10,2-13).

Los discípulos entendieron toda la fuerza de esta prohibición, pues dijeron: "Si tal es la condición del hombre con su mujer, preferible es no casarse". Cristo les contestó: "No todos entienden esto, sino aquellos a quienes ha sido dado". (Mt. 19,10-12).

Cristo no podía dejar de la misma manera la ley antigua; su justicia divina no podía permitir esa injusticia que se hacía a la mujer; se oponía a ello su santidad, la esencia misma del matrimonio que desde antes de Moisés era indisoluble.

Cristo en toda su vida se mostró siempre como dignificador de la mujer; lo demostró en muchas ocasiones, pero especialmente cuando le fue presentada la mujer adúltera, para que fuese apedreada, según las leyes mosaicas. Cristo, ante la insistencia de los fariseos, les contestó: "El que de vosotros esté sin pecado, arrójele el primero la pie-

dra. Los acusadores de la adúltera estaban llenos de hipocresía y de iniquidad". (Mt. 23,27).

Tenían un falso celo porque los demás cumplieran la ley, pero ellos no la cumplían. Muchos esposos de hoy piensan y obran respecto de sus esposas, lo mismo que los antiguos fariseos. Hecha la lección de justicia contra los acusadores, Cristo dio a la adúltera la gran lección de la misericordia: "¿Nadie te ha condenado?... Ni yo te condeno tampoco; vete y no peques más". Y la adúltera encontró a un tiempo la vergüenza, la justicia, el perdón, la gracia y el cambio de vida.

D) Ser Veraces para no tener que usar el Juramento: "Habéis oído que se dijo a los antiguos: "No cometerás perjurio; mas cumplirás al Señor tus juramentos". "Yo os digo, empero, que no juréis en modo alguno... Sea, pues, vuestro hablar: sí, sí, no, no, porque lo que de esto excede, del demonio procede". (Mt. 5,33-38).

"Vuestro sí, sea sí, y vuestro no, no". (Sant. 5,12).

Jesús exigió a sus discípulos perfecta veracidad en las palabras. En una sociedad donde se observen los preceptos de Jesús el juramento es superfluo, porque El quiso recomendarnos siempre la verdad ya que la mentira viene del demonio y son muchos los males que ella hace al prójimo.

E) Contra el Talión, la Mansedumbre: La ley del talión del Antiguo Testamento consistía en infligir al culpable un mal igual al que él había causado: "ojo por ojo, diente por diente, mano por mano, pie por pie, quemadura por quemadura, herida por herida, muerte por muerte". (Ex. 21,24 ss; Lev. 24,20 ss; Dt. 19,18 ss).

Esta ley del Código de Hammurabi fue después incorpotada en el Derecho Romano. Era la justicia tasada gráfica y materialmente.

"Pero yo os digo", dijo Cristo: "No resistáis al mal, y si alguno te abofetea en la mejilla derecha, dale también la otra; al que quiera litigar contigo para quitarte la túnica, déjale también el manto... Da a quien te pida y no

vuelvas la espalda a quien te pida algo prestado". (Mt. 5, 38-42).

La letra de las palabras de Cristo pudiera aconsejar que el cristiano debe permitir todo mal contra él, todo abuso de los demás hombres contra su persona o sus bienes, pero estas sentencias no pueden tomarse en su materialidad literal, porque están formuladas con evidente hipérbole gráfica oriental, como cuando dijo, para evitar el escándalo, sacarnos el ojo o cortarnos la mano. El cristiano vive en sociedad, y ésta sin el recurso a la justicia, haría la vida humana imposible. No quiso, por tanto, Cristo, anular el ejercicio de la justicia social que la competente autoridad debe ejercer para la existencia misma de la sociedad. Lo que quiso enseñar Cristo son las disposiciones del corazón, llenas de caridad, generosidad y mansedumbre ante los ataques privados de los enemigos, para "vencer el mal con el bien". (Rom. 12,21).

Esta actitud de mansedumbre la tuvo Cristo cuando fue conducido como cordero al matadero y cuando entregó todo su ser a los tormentos y a la muerte; la tuvieron los mártires de todos los tiempos cuando entregaron sus vidas en medio de actos generosos y de padecimientos heroicos. Las palabras de Cristo nos parecen difíciles y duras, pero en esto precisamente consiste la heroicidad de la santidad cristiana.

F) Amor a los Enemigos: La ley antigua prescribía el amor "al prójimo". Pero por "prójimo" se entendía solamente el israelita o el prosélito. A los que no eran israelitas o de la religión judía, a los gentiles, se les miraba como a enemigos, con desprecio y con odio. Pero Cristo dijo: "Habéis oído que se dijo: "amarás a tu hermano y aborrecerás a tu enemigo". Mas yo os digo: "Amad a vuestros enemigos, haced bien a los que os aborrecen y orad por los que os persiguen y calumnian. Para que seáis hijos de vuestro Padre que está en los cielos, que hace salir su sol sobre buenos y malos y llover sobre los justos e injustos". (Mat. 5,43).

Por encima de todo egoísmo nacionalista y religioso Cristo estableció la caridad universal, sin límites ni restricciones, hasta el heroísmo. La parábola del buen Samaritano es la enseñanza gráfica del amor universal. Cristo desde la cruz pidió perdón para sus enemigos.

No se trata de amar a los que nos aman; esto es lo ordinario, lo humano. Así obran los gentiles y publicanos, pues devolver bien por bien, apenas es humano; devolver mal por bien, es cosa diabólica; devolver bien por mal es lo cristiano y lo divino que nos enseñó Cristo.

### RESUMEN DE LA LECCION TREINTA Y SIETE

- 1) La justicia de los escribas y fariseos era únicamente forense, formalista e hipócrita, casuística e insincera, netamente exterior.
- 2) La justicia nueva que predicó Cristo debía superar a la de los escribas. En seis puntos Cristo perfeccionó la justicia:
- A) No solamente condenó el acto externo del homicidio sino todo pensamiento de odio o de desprecio al prójimo, así como las palabras injuriosas.
- B) No solamente condenó el acto externo del adulterio sino los pensamientos y deseos impuros y nos mandó desechar la tentación carnal.
- C) Prohibió el divorcio vincular como que era una injusticia para la mujer. Dignificó a la mujer y perdonó a la adúltera contra sus inicuos acusadores.
- D) Nos mandó decir siempre la verdad y así no tener necesidad del juramento.
- E) Contra la ley del talión mandó la mansedumbre, la generosidad y el perdón.
- F) En el amor al prójimo no solamente recomendó amar a nuestros amigos y paisanos, sino a los enemigos y extraños, a los buenos y a los malos. Caridad universal.

### CUESTIONARIO

- (En qué consistía la justicia de los fariseos?
- 2ª) ¿En cuántos puntos Cristo superó la antigua justicia?
- 33) ¿Qué dijo Cristo del Homicidio y del Adulterio?
- 4a) ¿Qué dijo Cristo del Divorcio vincular y de la mentira?
  ¿De qué modo condenó la ley del talión y recomendó la caridad universal?

# Lección Treinta y ocho Algunos Temas Morales

- 1) Bienes Temporales y Riquezas.
- 2) Uso de las Riquezas.
- <sup>1</sup> 3) Abandono en la Providencia.
- 4) No Juzgar en privado a Nadie.
- 5) Hipocresía en los Falsos Predicadores.
- 6) Escuchar Primero y Obrar en Consecuencia.

### 1) BIENES TEMPORALES Y RIQUEZAS:

"No alleguéis tesoros en la tierra, donde la polilla y el orín los corroen y donde los ladrones horadan y roban.

Atesorad tesoros en el cielo, donde ni la polilla ni el orín los corroen y en donde los ladrones no horadan ni roban...

Porque donde estará tu tesoro, allí estará tu corazón.

Nadie puede servir a dos señores, pues, o bien, aborreciendo al uno, amará al otro, o bien adhiriéndose a uno, menospreciará al otro. No podéis servir a Dios y a las riquezas". (Mt. 6,19-25).

Desde un punto de vista natural y terrenal admiramos a quienes han logrado riquezas, autoridad y poder, porque traen comodidades y excelencias. Inclusive las riquezas, por ser un don de Dios, si son efecto del trabajo honrado y recompensas de la virtud, son apetecibles.

Pero las riquezas son *peligrosas* porque pueden hacer a los ricos orgullosos, avaros, inaccesibles al trato con los pobres, injustos, de corazón duro ante la miseria ajena, esclavos de sus propios bienes, despreciadores de los bienes espirituales, y por tanto, ponen en peligro su propia salvación.

"Donde está tu tesoro, allí está tu corazón". Esta sentencia de Jesús está basada en la sicología humana. Pero hay dos clases de tesoros: el caduco, deleznable y terreno, y otro imperecedero, el celestial. Pero no se puede ser a un mismo tiempo adicto a los dos tesoros, sino a uno solo. No se puede servir a Dios y a las riquezas. El avaro no usa de las riquezas, sino que les sirve, es de ellas su esclavo.

Cristo nos previno contra la insensata seguridad y la excesiva confianza en las riquezas. Nos dejó esta parábola:

"Un hombre rico tuvo una extraordinaria cosecha de frutos en su campo. Y discurría para consigo, diciendo: ¿Qué haré? Derribaré mis graneros y construiré otros mayores donde almacenaré todos mis productos y mis bienes, con lo que diré a mi alma: ¡Oh, alma mía! Tú tienes muchos bienes almacenados de reserva para muchos años; descansa, come, bebe y date a gozar tranquilamente. Mas díjole Dios: ¡Insensato! Esta misma noche te pedirán tu alma. ¿De quién será cuanto has almacenado? Esto es lo que sucede al que atesora para sí y no es rico a los ojos de Dios". (Lc. 12,13-22).

Este era un rico insensato porque ponía todo su corazón, toda su seguridad y confianza en las riquezas, en los bienes perecederos de la tierra, como si todo dependiera de ellos, hasta la misma vida, que sólo depende de Dios.

### 2) USO DE LAS RIQUEZAS:

Dijo Jesús a los fariseos avaros la siguiente parábola: "Había un hombre rico que vestía de púrpura y lino y celebraba cada día espléndidos banquetes. Un pobre, de nombre Lázaro, cubierto de úlceras, deseaba hartarse de lo que caía de la mesa del rico". (Lc. 16,19-30).

Murió el pobre y fue al cielo; murió el rico y fue al infierno. Desde allí el rico gritaba a Abraham: "Ten piedad de mí y envía a Lázaro, para que con la punta del dedo mojada en agua, refresque mi lengua, porque estoy atormentado en estas llamas. Y Abraham contestó: Acuérdate que recibiste ya tus bienes en vida y Lázaro recibió males, y ahora él es aquí consolado y tú eres atormentado. Además, entre nosotros y vosotros hay un gran abismo".

El alcance moral de la parábola es incalculable:

a) Un rico, duro de corazón, en medio del lujo, la molicie y la buena mesa; egoísta y falto de compasión. Mue-

re, porque las riquezas no son garantía de vida, y va al infierno.

b) Y Lázaro, pobre y miserable, callado y abnegado, sufrido y silencioso, también muere, pero va al cielo, porque "Dios hace suya la causa del pobre". Lo dijo en las Bienaventuranzas: "Bienaventurados los pobres, porque de ellos es el reino de los cielos. Bienaventurados los hambrientos, porque seréis saciados; bienaventurados los que ahora Iloráis, porque seréis consolados".

En otro pasaje Cristo dijo: "Es más fácil que un camello entre por el ojo de una aguja, que un rico entre en el reino de los cielos". (Mt. 19,24).

Pero hay un modo de usar bien de las riquezas, y por tanto, un método o camino para llegar al cielo, siendo ricos. S. Pablo lo dijo: "A los ricos, que no sean altivos, ni pongan su confianza en las riquezas, sino en Dios vivo; que obren bien; que se enriquezcan de buenas obras, que den liberalmente, que comuniquen sus bienes, que atesoren un buen fondo para lo venidero, a fin de alcanzar la vida verdadera". (I Tim. 6,17).

### 3) ABANDONO EN LA PROVIDENCIA, AUN DE LAS COSAS NECESARIAS DE LA VIDA:

Si Dios nos ha dado la vida, no habrá de negarnos el sustento necesario. Porque si Dios cuida de las aves y de las yerbas del campo, con mayor razón de los hombres, que son sus hijos. ¿Por qué afanarse tanto por cosas de poca monta? Esto no es recomendar la inacción y la pereza, sino que Cristo quiso hacer el contraste entre las cosas espirituales y las materiales.

"... No os acongojéis, pues, diciendo: ¿qué comeremos o qué beberemos, o con qué nos cubriremos? Porque todas estas cosas las buscan ansiosamente los gentiles; pues vuestro Padre sabe que de todas estas cosas habéis menester. Buscad, pues, primeramente el reino de Dios y su justicia, y todas esas cosas os serán dadas por añadidura. No os acongojéis, pues, por el mañana, que el día de mañana cuidará de sí mismo; bástale al día su propia molestia". (Mt. 6,25-31).

### 4) NO JUZGAR EN PRIVADO A NADIE:

Quien desee hacer desaparecer el mal moral en la sociedad, debe comenzar por sí mismo. No debemos los cristianos juzgar desfavorablemente las acciones de los demás o sus intenciones en la vida privada, porque siempre nos hará falta un elemento indispensable para el juicio; se nos escapa la conciencia y la intención interior de nuestro prójimo. Sólo Dios puede juzgar sin equivocarse.

No podemos ser los cristianos como los fariseos que despreciaban y condenaban a los demás con suma ligereza, teniéndose únicamente ellos por hombres justos. El cristiano debe tener más prudencia para no lesionar la justicia y la caridad.

"No juzguéis y no seréis juzgados, porque con el juicio con que juzgareis seréis juzgados, y con la medida con que midiereis, se os medirá. ¿Cómo ves la paja en el ojo de tu hermano y no ves la viga en el tuyo?... Hipócrita, quita primero la viga de tu ojo y entonces verás de quitar la paja del ojo de tu hermano". (Mt. 7,1-5).

El juicio de que aquí habla Cristo no es el que deben ejercer los poderes públicos, necesario a la sociedad civil y eclesiástica, porque el mismo Cristo lo reconoció en varios pasajes evangélicos. (Mt. 18,17; 22,21).

Ni tampoco se refiere a la corrección fraterna, que también la aconsejó el Maestro. (Mt. 18,5-17).

Se trata de la crítica privada. Antes de juzgar a los demás, debemos corregir nuestros defectos y miserias.

# 5) FERMENTO DE HIPOCRESIA EN LOS FALSOS PREDICADORES:

"Guardáos de los falsos profetas que vienen a vosotros con vestiduras de ovejas, mas por dentro son lobos rapaces... Por los frutos los conoceréis". (Mt. 7,15). Hay
muchos falsos predicadores en la sociedad moderna: hablan
en nombre de la libertad, para entregarse al libertinaje; en
nombre del arte, para negar la honestidad de costumbres;
en nombre de la democracia, para tiranizar a los pueblos;
en nombre de los derechos ajenos, para predicar rebeldía
y guerras; en nombre de la justicia, para cometer injusticias; en nombre de la razón, de la ciencia y de la técnica,
para negar las verdades sobrenaturales; en nombre de la
autonomía de la acción, para cometer delitos; en nombre
de la sociedad, para satisfacer deseos egoístas que van contra la misma sociedad, a la que pretenden defender.

Por los frutos se conocerán, porque no demorará en aparecer el fermento farisaico de la hipocresía, del materialismo crudo, de la avaricia, del egoísmo, de la concupiscencia de la carne, del poder y de la gloria humana.

### 6) ESCUCHAR PRIMERO Y OBRAR EN CONSECUENCIA:

"No todo el que dice Señor, Señor, entrará en el reino de los cielos, sino el que hace la voluntad de mi Padre... Aquel, pues, que escucha mis palabras y las pone
por obra, será como el varón prudente, que edificó su casa sobre roca. Cayó la lluvia, vinieron los torrentes, soplaron los vientos y dieron sobre la casa, pero no cayó. Pero el
que me oye estas palabras y no las pone por obra, será semejante al necio, que edificó su casa sobre arena. Cayó la
lluvia, vinieron los torrentes, soplaron los vientos y dieron sobre la casa, y cayó con gran ruina". (Mt. 7,21-27).

El Padre trazó un plan salvador para los hombres: es el reino de Dios. Este reino tiene creencias y tiene mandadas algunas obras. Entrará en el reino de los cielos en su fase definitiva, el que haga la voluntad del Padre; y hace la voluntad del Padre quien escucha sus palabras y las pone por obra. No basta, por tanto, escuchar, tener fe solamente, sino que son necesarias las obras buenas mandadas, porque la fe sin obras, es muerta. (Santiago 2,1-26).

### RESUMEN DE LA LECCION TREINTA Y OCHO

- 1) Hay dos clases de tesoros: el material, deleznable y caduco, y el espiritual, imperecedero y celestial. No se puede servir a Dios y a las riquezas. Las riquezas materiales son apetecibles desde un punto de vista humano, pero son peligrosas, porque hacen a los ricos orgullosos y avaros, injustos, duros de corazón ante la miseria ajena.
- 2) Se puede usar bien de las riquezas materiales, haciendo buenas obras con ellas, dando liberalmente a quien no tiene, comunicando esos bienes.
- 3) Nos aconseja Cristo no preocuparnos tanto por la comida, la bebida y el vestido y por las necesidades del mañana; que busquemos con afán el reino de Dios y su justicia y así las cosas que necesitamos todos los días, nos vendrán fácilmente.
- 4) No debemos juzgar a nuestro prójimo por sus faltas, pues desconocemos sus intenciones. Solo Dios puede juzgar sin equivocarse. Debemos buscar la perfección moral primero en nosotros, antes de ponernos a murmurar de los demás.
- 5) Hay muchos falsos predicadores en la sociedad. Tenemos que precavernos contra ellos, porque son lobos rapaces. Los conoceremos por sus frutos, es decir, por el bien o el mal que hagan en la sociedad.
- 6) Para entrar en el reino definitivo de los cielos no basta creer únicamente, sino que hay que hacer buenas obras al prójimo, porque la fe sin obras está muerta.

### CUESTIONARIO

- 1<sup>a</sup>) ¿Por qué las riquezas son apetecibles pero peligrosas?
- 2ª) ¿Cómo se puede hacer buen uso de las riquezas?
- 3a) ¿Por qué debemos buscar primero el reino de Dios y su justicia?
- 4a) ¿Qué debemos hacer antes de criticar a los demás?
- ¿De qué modo conoceremos los falsos predicadores?
- ¿Por qué no nos basta para salvarnos, únicamente la fe?

# Lección Treinta y nueve Jesús y el Culto

- 1) Lo que es el Culto.
- 2) La Pureza Ritual.
- 3) Valor de la Purificación Legal.
- 4) Condenación del Ritualismo.
- 5) Enseñanzas de Cristo: Limosna, Oración, Ayuno.

### 1) LO QUE ES EL CULTO:

Culto es el conjunto de ordenaciones sobre actos, personas y objetos que se refieren al servicio de Dios.

El culto tiene su raíz en la conciencia humana que siente su dependencia de un Ser superior. Dada la naturaleza, a la vez sensible y espiritual del hombre, esta conciencia no queda únicamente limitada a actos internos, sino que debe manifestarse también hacia afuera, sobre todo en la oración social y en el sacrificio.

El Culto ha de tener su raíz en la disposición interior, en el amor a Dios. (Dt. 5,29; 6,25). Sin embargo, la relación entre la disposición interior y la acción exterior está mejor definida en el Nuevo Testamento que en el antiguo. En el Antiguo Testamento ante todo se exigía la pureza ritual externa al ofrecer los sacrificios, por los diferentes lavatorios rituales del cuerpo y de los vestidos, en lugares determinados para el culto, con calendario de fiestas y de sacrificios.

Cristo en términos explícitos otorgó absoluta prioridad a la observancia de los preceptos morales de la ley sobre los meramente rituales.

En esto también se nota el coronamiento y perfeccionamiento que quiso darle a la ley antigua. Poco se preocupó de las prescripciones de pureza ritual, que fuertemente arraigadas estaban en las tradiciones de los escribas, y tan gravemente pesaban sobre la vida de los israelitas. Sólo es importante la pureza moral.

Para entender esto y la conducta de Jesús con los fariseos, es preciso conocer las prescripciones antiguas, con su distinción entre pureza e impureza rituales.

### 2) LA PUREZA RITUAL:

La pureza ritual no se identificaba ni con la pureza física ni con la moral. Yahvé, Dios santo, no puede tolerar lo impuro; es un Dios celoso que no tolera a ningún otro dios. (Ex. 20,3-5; Dt. 5,7).

Se inficionaban de impureza legal algunos hombres, algunos estados fisiológicos de la mujer, algunos animales, algunos objetos y algunas acciones. El pueblo se hacía impuro por las siguientes razones:

- a) Por el culto a dioses extranjeros. (Jer. 2,7; 23,3,2; Os. 6,10).
- b) Las naciones extranjeras eran impuras por la razón anterior. (Is. 52,10).
- c) Los alimentos de esas naciones eran impuros. (Os. 9,3; Ez. 4,13).
- d) Los objetos y santuarios de los extranjeros. (Dt. 7,5; cap. 25).
- e) La aceptación de usos fúnebres de los extranjeros. (Dt. 14,1; Lv. 19,27).
- f) Por el trato con extranjeros. (Num. 31,20-24; Esd. 6,20; Neh. 12,30).
- g) Todo cadáver era impuro y quien lo tocare quedaba impuro. (Num. 19,22).
- h) Por tocar o comer animales muertos. (Lev. 11,26-40).
- Todo objeto que estuviere en contacto con un cadáver quedaba impuro.
- j) Quien tocare o comiere animales impuros. Estos eran bastantes: el camello, la liebre, el cerdo, el avestruz, el cisne, la garza, la cigüeña, el ratón, la tortuga, el lagarto y todos los reptiles. (Lev. 11).
- k) La mujer era impura durante su menstruación. Cuando daba a luz un varón quedaba impura por

- siete días; si daba a luz una mujer, quedaba impura por 14 días. (Lev. 12).
- 1) La lepra era una enfermedad impura y volvía impuro al paciente. (Lev. 13).

La Purificación se hacía por aspersión de agua lustral y por el ofrecimiento a Yahvé de algunos objetos y animales puros.

### 3) VALOR DE LA PURIFICACION LEGAL:

La purificación legal no pretendía fomentar la higiene ni la moralidad, aunque algunas prescripciones lindan con ambas. Intentaba santificar al pueblo por la obediencia al Dios santo y por eso contribuyó mucho a mantener el monoteísmo entre los israelitas, pues los separaba de los extranjeros que eran politeístas. Pero tuvo el peligro del formalismo o ritualismo en que más tarde cayó el judaísmo, por el exagerado cuidado por la observancia de la pureza legal, contentándose con los ritos externos, descuidando la pureza interna o moral.

Los Profetas protestaron muchas veces contra ese formalismo externo, diciendo que la Religión o culto a Dios no consistía en el rito externo, sino en la actitud del espíritu. Los fariseos habían llegado a ser idólatras de la letra del texto sagrado, pero sin poner el alma en su práctica; creían que cumplido el rito, estaba cumplido todo deber con Dios. Isaías había dicho: "Este pueblo me honra con sus labios, pero su corazón está muy lejos de mí". Por boca de Oseas había dicho Yahvé: "Prefiero la misericordia al sacrificio, y el conocimiento de Dios al holocausto". (Os. 6,6). Era ya una crítica profética al materialismo farisaico, porque el sacrificio externo es un símbolo de la dedicación interna del alma a Dios. Solamente por el espíritu interno el acto externo deja de ser acto material mecánico, para ser, en verdad, acto religioso.

### 4) CONDENACION DEL RITUALISMO:

Jesús muchas veces echó en cara a los fariseos y escribas ese ritualismo, porque para El tan sólo era importante hacer la voluntad del Padre, creer en su Hijo Jesucristo, cumplir sus mandatos, tener buenas intenciones y hacer obras buenas. En la doctrina de la salud instituída por Cristo nada es, de suyo impuro, sino aquello que sale de un corazón corrompido.

S. Pablo dijo que las leyes sobre pureza ritual fueron "elementos flacos y míseros, a los que estaba sometido el judaísmo y de los que nos libró Cristo". (Gal. 4,9; 5,1).

### 5) ENSEÑANZAS DE CRISTO:

Con estas explicaciones podemos ahora entender las siguientes enseñanzas del Maestro:

Las obras buenas deben hacerse con rectitud interior, para agradar a Dios y no para ser vistos por los hombres.

"No hagáis vuestras obras buenas delante de los hombres para ser vistos por ellos; de otro modo no tendréis recompensa de vuestro Padre que está en los cielos". (Mt. 6,1).

Quien hace buenas obras para ser visto por los hombres, pierde o amengua el mérito delante de Dios. El deseo de vanagloria lleva a la hipocresía, porque quien mucho cuida de las apariencias exteriores, sofoca el espíritu interior que debe dar todo su valor a la virtud. Esta norma general se aplica luego a tres clases de obras: la limosna, la oración y el ayuno.

a) Limosna: "Cuando déis limosna, no lo hagáis por ostentación, para ser alabado por los hombres, como hacen los hipócritas. En verdad os digo, que recibieron su recompensa. Que tu limosna sea oculta, que no sepa tu izquierda lo que hace tu derecha. Y tu Padre, que ve en lo oculto, te recompensará". (Mt. 6,2-4).

No quiso Cristo que el cristiano no pueda dar limosna en público, cuando lo exige la necesidad y como estímulo y buen ejemplo para otros. Lo que quiso condenar fue la ostentación farisaica.

b) La Oración: La oración es un deber y una necesidad. Cristo la mandó muchas veces, pero criticó el modo exhibicionista de los hipócritas y aconsejó que oremos en secreto, con sinceridad y humildad, sin palabrería inútil y vana. (Mr. 6,5-15).

No quiso con esto negar Cristo la oración pública, porque El mismo la recomendó en varias ocasiones, v.g. cuando dijo: "Si dos de vosotros conviniereis en pedir cualquier cosa, os lo otorgará mi Padre, porque donde están dos o tres congregados en mi nombre, allí estoy yo en medio de ellos". (Mt. 18,19). El mismo oró muchas veces en público. (Mt. 11,25; Jn. 11,41; 12,28).

Tampoco quiso condenar la oración larga, sino la palabrería inútil y vana, pues El mismo oró largamente en Getsemaní. (Mt. 26,39-45).

c) El Ayuno: Este, que es la abstención voluntaria, total o parcial, por corto tiempo, de la comida o de la bebida, como humillación personal o pública, para dar mayor eficacia a la oración, lo recomendó varias veces Cristo y sigue siendo aconsejado en los días de penitencia, en los días de penas y desgracias, así particulares como sociales o nacionales.

Cristo ayunó en el desierto y lo recomendó a sus discípulos, pero prohibió la ostentación con que lo practicaban los fariseos. "Cuando ayunéis, no pongáis caras tristes como los hipócritas, sino alegres". (Mt. 6,16-19).

### RESUMEN DE LA LECCION TREINTA Y NUEVE

1) Culto es el conjunto de ordenaciones sobre actos, personas y objetos que se refieren al servicio de Dios. Tiene su raíz en la naturaleza humana por la dependencia de un ser superior. Se manifiesta por actos internos y externos. En el Antiguo Testamento se exigía sobre todo la pureza ritual externa.

- 2) La pureza ritual: No era la pureza física ni la moral. De impureza legal se inficionaban algunos hombres, algunos estados fisiológicos de la mujer, algunos animales, objetos y acciones. La purificación se hacía por aspersión de agua lustral (con algunas materias purificadoras) y por el ofrecimiento de algunos animales y objetos puros.
- 3) Valor de esta purificación: No pretendía fomentar la higiene ni la moralidad, sino santificar el pueblo por la obediencia a Yahvé. Mantuvo el monoteísmo entre los israelitas, pero cayó en el ritualismo o formalismo meramente externo.

Los judíos habían caído en la idolatría de la letra, creyendo que cumpliendo con el rito, estaba cumplido todo deber con Dios. Isaías había reprochado esta conducta al pueblo: "Este pueblo me honra con los labios, pero su corazón está muy lejos de mí". Y Oseas había dicho: "Prefiero la misericordia al sacrificio y el conocimiento de Dios al holocausto".

- 4) Condenación del ritualismo: En la doctrina de Jesús nada hay impuro en sí, sino aquello que sale de un corazón corrompido. Para El lo importante era hacer la voluntad del Padre, creer en Jesucristo, cumplir sus mandamientos, tener buenas intenciones y hacer buenas obras. S. Pablo también condenó los ritos antiguos.
- 5) Enseñanzas de Cristo: Las obras buenas deben hacerse con rectitud interior, para agradar a Dios, y no para ser vistos de los hombres. Esta norma la aplicó a tres clases de obras: a la limosna, a la oración y al ayuno.

### CUESTIONARIO

- (a) ¿Qué se entiende por Culto?
- 2ª) ¿En qué consistía la impureza legal?
- 3ª) ¿Qué valor tenía la purificación legal?
- 4ª) ¿Qué es lo importante en la doctrina de Cristo?
- 5ª) ¿Cómo han de hacerse la limosna, la oración y el ayuno?

# Lección Cuarenta Jesús, Signo de Contradicción

- 1) Cristo divide los Espíritus.
- 2) También en la Edad Moderna.
- 3) Los Fariseos.
- 4) Fariseísmo y Cristianismo.
- 5) Acusaciones de los Fariseos.
- 6) Jesús y las Tradiciones sobre el Sábado.
- 7) Cambio del Sábado en Domingo.

### 1) CRISTO DIVIDE LOS ESPIRITUS:

Unos creen en El, otros lo rechazan; unos le aman ardorosamente, otros no se preocupan por El y hasta le odian. Así fue profetizado, así se cumplió durante su vida, y así ha continuado hasta nuestros días.

Simeón había dicho en el templo: Este Niño, "puesto está para caída y levantamiento de muchos en Israel y para blanco de contradicción". (Lc. 2,34). Cristo ha sido una contradicción: algunos fariseos lo llamaron endemoniado y muchos lo confesaron como Mesías e Hijo de Dios. "Su doctrina fue escándalo para los judíos y locura para los gentiles". (I Cor. 1,23).

Después de la adoración de los ángeles, de los pastores y de los Magos, Herodes emitió la orden de persecución y de muerte contra Cristo. (Mt. 2,13-18).

Luego vino la oposición e incredulidad de sus compatriotas. (Mt. 13,58).

Después el odio de los jefes de los contrarios, hasta el punto de decidir su muerte: "ha de morir". (Mt. 12,14; 21,45; Lc. 11,53; 19,47).

### 2) TAMBIEN EN LA EDAD MODERNA:

Lo mismo pasa hoy respecto a Cristo: fe, incredulidad; amor y odio; entrega e indiferencia; confesión jubilosa y repulsión obstinada. ¿Por qué? Por su persona, por su doctrina, por sus exigencias y milagros, por su amor y su bondad.

Se rebela contra Cristo el entendimiento que dice: "no creo". La voluntad torcida que asevera: "no obedezco". Las pasiones de toda índole: el egoísmo, el afán de riquezas,

de goces, de poder, de gloria, que no pueden ascender hasta lo sobrehumano y divino. Sin embargo, Cristo vino a llamarnos y sigue llamándonos. Este es su mandamiento: "Que creamos en el nombre de su Hijo Jesucristo". (I Jn. 3,23). "Quien cree en Mí, aunque hubiere muerto, vivirá". (Jn. 11,25).

Porque algunos de los discípulos dejaron a Jesús, El preguntó a los Doce: "¿Y vosotros queréis también retiraros?" Simón Pedro contestó: "Señor, ¿a quién iremos? Tú tienes palabras de vida eterna. Nosotros hemos creído que Tú eres el Cristo, el Hijo de Dios". (Jn. 6,68).

### 3) LOS FARISEOS:

Etimológicamente la palabra "fariseo" quiere decir "separado". Probablemente recibieron este nombre de sus adversarios, pues su estrecha observancia de la ley los llevó a una separación radical de la muchedumbre, que para ellos era "impura".

Era una clase o secta religiosa aparte, separada del resto de los hombres por su pureza incontaminada, por su versación en la ley antigua, por su fidelidad escrupulosa en la observancia de los preceptos legales y rituales, y de las innumerables prácticas tradicionalmente añadidas por los doctores como interpretaciones y defensas de la Ley.

"Separados" sobre todo, por su orgullo, por la ostentación y exhibicionismo con que practicaban la religión, las oraciones, las limosnas, los ayunos. Cumplían los mandatos del sábado exteriormente para ganar la alabanza y el aplauso de los hombres. Con tanta ostentación olvidaban la virtud interior, pues despreciaban los más elementales preceptos de moral y de justicia.

Gozaban de gran autoridad en el pueblo, siendo sus verdaderos guías espirituales. Sus prácticas eran norma para el pueblo palestinense en tiempos de Jesús. A algunos de ellos se les llamaba escribas o doctores de la ley, porque eran los guardianes e intérpretes de la ley.

### 4) FARISEISMO Y CRISTIANISMO:

Desde el primer momento existió entre Cristo y los fariseos una oposición irreconciliable, hasta que éstos pidieron a Pilato la ejecución de Aquel. (Mc. 3,6;14,64).

Muchos de los oyentes de Juan Bautista creyeron en sus palabras sobre el Reino de Dios; pero los fariseos y doctores lo despreciaron. (Lc. 7,30). Porque los judíos, con los fariseos a la cabeza, creían que por ser "hijos de Abraham" les correspondía el reino de Dios por derecho propio y natural, como a hijos primogénitos de Yahvé.

Con esta mentalidad y este orgullo se comprende perfectamente la guerra feroz que desde el principio declararon contra Cristo, que traía la religión del espíritu y de la verdad, de la abnegación y de la humildad.

En el Evangelio encontramos por todas partes a los fariseos siguiendo los pasos de Jesús, espiando sus actos, criticando su doctrina, su persona y su conducta, llegando hasta atribuír los prodigios más grandes del Maestro a trato y comercio con Belzebú, príncipe de los demonios.

Las acusaciones de los fariseos contra Jesús se resumen en estas:

- a) Trato de Jesús con gentiles y pecadores;
- b) Violación de las leyes sabáticas;
- c) Perdonar los pecados, poder netamente divino;
- d) Creerse Rey de Israel y Mesías, Hijo de Dios;
- e) Omisión de algunas minucias rituales.

### 5) ACUSACIONES DE LOS FARISEOS:

a) Trato con gentiles y pecadores: En el banquete de Mateo a Cristo. Leví, (Mateo) después de ser llamado por Cristo, le ofreció un banquete en su casa, con asistencia de gran multitud de publicanos. Los fariseos y escribas murmuraban diciendo: "¿Por qué coméis y bebéis con publica-

nos y pecadores?" Respondió Jesús: "No tienen necesidad de médico los sanos, sino los enfermos, y no he venido yo a llamar a los justos, sino a los pecadores a penitencia". (Lc. 5,27-32).

Los publicanos, recaudadores de hacienda enviados por Roma, eran despreciados por los judíos, porque siendo gentiles y tratando ellos con gentiles, eran legalmente "impuros"; eran también odiados porque ellos representaban la opresión romana al pueblo de Dios. Los rabinos habían prohibido a sus discípulos tratar y comer con los gentiles, a quienes consideraban pecadores públicos.

De ahí la censura de los fariseos: si Cristo en un banquete intima con publicanos y pecadores, quebranta las prescripciones de los rabinos, y esto no es cumplir la ley; y quien no cumple la ley no es justo.

b) Violación de las leyes sabáticas: La legislación rabínica tenía 39 formas de trabajos prohibidos en sábado. Se debía descansar totalmente y ofrecer ciertos sacrificios a Yahvé. Era también una institución social para favorecer el descanso de los débiles e inferiores y aun de los animales domésticos.

A la ley del descanso sabático prescrita por Moisés, los rabinos habían añadido una serie de interpretaciones y prevenciones tan casuísticas que resultaban ridículas e inhumanas, yendo así contra el mismo espíritu de la legislación. Entre otras muchas cosas se prohibía en sábado: frotar las manos, saltar, encender la lámpara, cocinar, trasportar un objeto de un lugar a otro, curar enfermos; estaba limitado el número de pasos que se podían andar.

"Aconteció que un día, atravesando Jesús por los sembrados, sus discípulos arrancaban espigas y, frotándolas con las manos, las comían. Algunos fariseos dijeron: "¿Cómo hacéis lo que no está permitido en sábado?" (Lc. 6,1-6).

Otra vez Jesús, delante de un hombre que tenía una mano seca, dijo a los fariseos: "¿Es lícito en sábado hacer bien en vez de mal, salvar un alma y no dejarla perecer?" Y ellos callaban. Entonces dijo al hombre: "extiende tu ma-

no. La extendió y le fue restituída". Saliendo los fariseos se confabularon con los herodianos contra El para prender-le. (Mc, 3,1-6).

Entre todos los enfermos que visitaban la piscina de Bezetha, había uno que llevaba enfermo 38 años. Jesús lo curó diciéndole: "levántate, toma la camilla y anda". Los judíos decían al curado: "Es sábado; no te es lícito llevar la camilla"... Los judíos perseguían a Jesús por haber hecho esto en sábado. (Jn. 5,1-16).

- c) Pretensión de creerse Hijo de Dios: Por las acusaciones de los fariseos ante la curación del paralítico, Jesús les replicó: "Mi padre sigue obrando todavía, y por eso obro yo también". Por eso los judíos buscaban con más ahínco matarle, pues no solo quebrantaba el sábado sino que decía a Dios su Padre, haciéndose igual a Dios. (Jn. 5,17).
- d) Omisión de algunas minucias rituales: "Se acercaron a Jesús fariseos y escribas venidos de Jerusalén, diciendo: "¿Por qué tus discípulos traspasan la tradición de los ancianos, pues no se lavan las manos cuando comen?" (Mt. 15,1-3).
- S. Marcos explica esta absurda crítica de los fariseos: "Los fariseos y todos los judíos, si no se lavan cuidadosamente, no comen, cumpliendo la tradición de los antiguos; y de vuelta de la plaza, si no se asperjan, no comen, y otras muchas cosas que han aprendido a guardar por tradición: el lavado de las copas, de las ollas y de las bandejas". (Mc. 7,3-5).

En esto y en otras cosas ridículas consistía la "pureza ritual" de los judíos. No se trataba de higiene, sino de la "tradición de los ancianos", tradición humana, capricho y elaboración farisaico-rabínica.

Jesús con esta ocasión asentó este principio moral: "No contamina al hombre lo que entra en él, sino lo que sale de él". "Todo lo que en la boca entra, va al vientre, y es arrojado en lugar secreto; mas lo que sale de la boca, viene

del corazón, y eso es lo que contamina al hombre. Porque del corazón salen malos pensamientos, homicidios, adulterios, fornicaciones, hurtos, falsos testimonios, blasfemias. Estas cosas son las que contaminan al hombre. Mas el comer sin lavarse las manos, no contamina al hombre". (Mt. 15,17-21).

## 6) JESUS Y LAS TRADICIONES SOBRE EL SABADO:

Cuando los fariseos alegaron a Jesús que violaba las tradiciones, El les contestó: "¿Por qué traspasáis vosotros el precepto de Dios por vuestras tradiciones? Con sólo decir korban, (ofrenda a Dios) exteriormente, creéis no tener obligaciones con los padres. Habéis anulado la palabra de Dios por vuestra tradición. ¡Hipócritas! Bien profetizó Isaías de vosotros cuando dijo: este pueblo me honra con los labios, pero su corazón está lejos de mí; en vano me rinden culto, enseñando doctrinas que son preceptos humanos". (Mt. 15, 3-10).

"El sábado ha sido hecho para el hombre y no el hombre para el sábado. Y dueño del sábado es el Hijo del Hombre". (Lc. 6,1-6; Mc. 2,27). Con esto quiso enseñar Cristo:

- a) Que el precepto del sábado no obliga con perjuicio del hombre;
- b) que dicho precepto podía dispensarse, no solamente para salvar la vida a un hombre, sino por necesidad razonable y para hacer el bien;
- c) que la ley de la caridad está por encima de la ritual.

Jesús no rechazó el precepto del sábado, pero sí la rígida interpretación de los escribas y fariseos. Al decir que "el hombre no es para el sábado sino el sábado para el hombre", quiso decir que ese precepto no obliga con perjuicio del hombre. Al proclamarse "Señor del sábado", se proclamó dueño de su legislación, de su institución, por lo mismo se proclamaba Dios.

# 7) NOTA SOBRE EL CAMBIO DEL SABADO EN DOMINGO:

Cristo no abolió directamente las leyes del sábado, aunque sí declaró muchas veces que la Caridad está por encima de la ley ritual.

Los Apóstoles tampoco abolieron directamente el sábado; al menos no se puede demostrar fácilmente. Los judío-cristianos de Palestina debían observar el sábado mientras subsistiese el Estado judío, porque las leyes religiosas eran a la vez leyes del Estado. Pero los gentiles cristianos, que fueron mayoría en la primitiva Iglesia, no fueron obligados a observar las leyes sabáticas.

Cuando algunos judío-cristianos intentaron introducir el sábado y las leyes sobre alimentos en las iglesias étnicocristianas, S. Pablo se opuso diciendo: "El que observa días, meses, tiempos y años se vuelve a la servidumbre de los flacos y míseros elementos de que Cristo nos libró". (Gal. 4, 9-11).

Luego añadió S. Pablo: Estas leyes sobre alimentos, fiestas, novilunios y sábados, son solo "sombra de lo futuro", figuras de la realidad cumplida en Cristo, y no tienen, por ende, valor para el cristiano. "Que ninguno, pues, os juzgue por la comida o la bebida, por las fiestas, los novilunios o los sábados, sombra de lo futuro, cuyo cuerpo es Cristo". (Col. 2,16-18).

La ley mosaica con todas sus prescripciones, no era más que una sombra, una preparación al nuevo orden de cosas que iba a establecer Cristo, y Cristo era la realidad. (Hebr. 9,9; 10,1-9). Así, pues, en la Iglesia fundada por Pablo no se guardó el sábado.

Los cristianos mantuvieron la semana judía de siete días, pero su primer día fue pronto designado como el día del Señor (domingo), seguramente en recuerdo de la resurrección de Cristo. (Hech. 20,7; I Cor. 16,2). Este domingo fue ocupando paulatinamente en la Iglesia el lugar del sábado judío. Fue señalado para el culto divino, para la ce-

lebración de los divinos misterios y para hacer colectas en favor de los cristianos de Judea. Los testimonios más antiguos de la tradición confirman el origen apostólico de la fiesta dominical cristiana.

### RESUMEN DE LA LECCION CUARENTA

- 1) Cristo divide los espíritus: Unos le aman, otros le odian. Puesto para caída y levantamiento de muchos, según la profecía de Simeón. Algunos fariseos lo llamaron endemoniado y otros creyeron en El como Mesías, Hijo de Dios. Herodes y los jefes judíos decretaron contra El la muerte. Y muchos han muerto por El.
- 2) Lo mismo pasa en la edad moderna: amor y odio. ¿A quién iremos? Tú tienes palabras de vida eterna, dijo S. Pedro.
- 3) Los Fariseos, secta separada del resto de los hombres por la ostentación en la práctica escrupulosa de las leyes y prescripciones rituales judías.
- 4) Entre el fariseísmo y el cristianismo existió desde el principio una gran enemistad. Siempre criticaron la persona, las palabras y la doctrina del Maestro. Acusaron a Cristo de tratar con gentiles y pecadores, de violar las leyes del sábado, de perdonar los pecados, de creerse Rey de Israel y Mesías, y de omitir algunas minucias rituales.
- 5) Cristo contestó a la primera acusación: "No tienen necesidad de médico los sanos sino los enfermos; no vine a llamar a los justos sino a los pecadores".
- 6) A la acusación segunda contestó Cristo: "El sábado ha sido hecho para el hombre y no el hombre para el sábado. Dueño del sábado es el Hijo del Hombre".
- 7) A la tercera y cuarta acusaciones, Jesús contestó: "Mi Padre sigue obrando todavía y por eso obro yo también". Porque los discípulos no se lavaban las manos antes de comer, dijo: "No contamina al hombre lo que entra en él sino lo que sale de su boca, porque viene del corazón: malos pensamientos, homicidios, adulterios, fornicaciones, hurtos, falsos testimonios, blasfemias".
- 8) Puso siempre Cristo la caridad por encima de la ley ritual. Los Apóstoles no abolieron directamente el sábado, aunque dejaron de practicarlo. S. Pablo dijo que las leyes rituales eran sombra y figura de la realidad, que es Cristo. Los cristianos designaron el primer día de la semana domingo o día del Señor y lo señalaron para el culto divino.

### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿De qué manera Cristo ha dividido los espíritus?
- 2ª) ¿Quiénes eran los fariseos y cómo obraban?
- 3ª) ¿De qué acusaron los fariseos a Cristo?
- 4ª) ¿Cómo contestó Cristo a las acusaciones?
- 5ª) ¿Cómo se cambiaron los ritos del sábado al domingo?

## Lección Cuarenta y una

Invectivas de Cristo contra los Fariseos

- 1) Importancia de las Controversias.
- 2) Pasajes de los Fariseos.
- 3) Suprema Blasfemia de los Fariseos.
- 4) Maldiciones contra los Fariseos.
- 5) Predicción de Castigos.

### 1) IMPORTANCIA DE LAS CONTROVERSIAS:

Las controversias de Cristo con los fariseos tienen importancia:

- a) Ponen de relieve la conducta farisaica;
- b) Nos permiten conocer más la doctrina del Maestro;
- c) Nos alertan contra las malas interpretaciones.

Después de las acusaciones Cristo desenmascara la conducta de los fariseos, describe su carácter inmoral y predice para ellos terribles castigos.

Dijo Jesús a sus Apóstoles: "Mirad y guardaos de la levadura de los fariseos y de los saduceos". (Mt. 16,6).

Así como la levadura fermenta la masa y la corrompe, así también es la acción disolvente de los fariseos en las masas humanas. Esa levadura es su doctrina, su espíritu, sus palabras, que se resumen en los siguientes vicios, de los cuales precave a sus Apóstoles:

- a) Incredulidad. (Jn. 12,37-43).
- b) Adulación e Hipocresía. (Mt. 22,15-22; 34-40).
- c) Soberbia. (Mt. 23,5; Lc. 18,9-14).
- d) Insidia y malicia.
- e) Avaricia. (Lc. 16,14).
- f) Injusticias. (Lc. 20,45).
- g) Blasfemias. (Mt. 12,22-29; Mc. 3,22-30; Lc. 11, 14-26).

Entonces Jesús habló a las muchedumbres y a sus discípulos, diciendo: "En la cátedra de Moisés se han sentado los escribas y los fariseos. Haced, pues, y guardad lo que os digan, pero no los imitéis en las obras, porque ellos dicen y no hacen. Atan pesadas cargas y las ponen sobre los hombros de los otros, pero ellos ni con un dedo hacen por moverlas. Todas sus obras las hacen para ser vistos de los hombres. Ensanchan sus filacterias y alargan los flecos; gustan de los primeros asientos en los banquetes, y de las primeras sillas en las sinagogas, y de los saludos en las plazas y de ser llamados por los hombres rabí". (Mt. 23,1-8).

Explicación de lo anterior: Los judíos escribían los preceptos de la ley en fajas de pergamino y las ataban al brazo o a la frente, entendiendo materialmente el precepto bíblico que mandaba tener siempre a la vista los preceptos del Señor para cumplirlos. (Ex. 13,6; Dt. 6,8; 11,18).

Los fariseos para hacer ostentación de religiosidad usaban muy anchas y visibles esas fajas, que vinieron a llamarse filacterias, en el sentido de salvaguardias, como amuletos, contra influencias perniciosas. De esta manera y de otras muchas más los fariseos practicaban la hipocresía.

### 2) ALGUNOS PASAJES EN QUE SE MUESTRAN LOS FARISEOS:

Toda adulación ordinariamente lleva hipocresía e insidia, malicia e iniquidad. Asistían los fariseos a la predicación de Cristo para hacerle preguntas capciosas, con el fin de hacerlo caer en contradicción para luego acusarlo ante el Sanedrín e indisponerlo con alguien del pueblo o de las autoridades romanas. Había adulación e hipocresía en sus palabras, porque comenzaban elogiando al Maestro, reconociéndole algunas virtudes que sinceramente no reconocían en El.

"Maestro, sabemos que eres veraz, y que enseñas el camino de Dios conforme a la verdad, y que no te cuidas de nadie, porque no miras a lo exterior de los hombres.

Dinos, pues, ¿es lícito pagar tributo al César o no?" (Mt. 22,15-18).

Para entender esta pregunta debemos recordar que en este momento de la Historia, Palestina era provincia sujeta a Roma, y era el César de Roma el que allí mandaba y ponía impuestos a los judíos. Pagar impuestos al tirano extranjero implicaba el reconocimiento de un poder extraño sobre Israel, cuyo único soberano debía ser Yahvé. Los judíos en su mentalidad nacionalista no podían admitir otro soberano que Yahvé. La pregunta además es insidiosa, porque Jesús con su respuesta se tiene que indisponer o con el pueblo judío o con la autoridad romana.

Si Cristo admite la obligación de pagar tributo, con ello renuncia a sus pretensiones mesiánicas, según ellos, ya que el mesianismo popular era eminentemente nacionalista y tendría la aversión de todo el pueblo judío, que rechazaba todo poder extraño; pero si Cristo niega esa obligación, se indispondrá con las autoridades romanas, quienes lo prenderán como fautor de rebelión en el pueblo.

"Entonces Jesús, conociendo la malicia de ellos, dijo: ¿Por qué me tentáis, hipócritas? Después de ver la figura y la inscripción de César en la moneda romana, les dijo: "Dad a César lo que es de César, y a Dios lo que es de Dios".

Con estas palabras Cristo afirmó la distinción de los poderes político y religioso, encargado el primero de los intereses temporales, y el segundo de los eternos y trascendentes de la persona humana. Deben cumplirse los deberes ciudadanos, pero dejando a salvo los derechos de Dios y los fueros de la conciencia humana.

### 3) SUPREMA BLASFEMIA DE LOS FARISEOS:

Le trajeron a Jesús un endemoniado ciego y mudo, y le curó, de suerte que el mudo hablaba y veía. Se maravillaron todas las muchedumbres, y decían: ¿No será este el Hijo de David? Pero los fariseos que esto oyeron, dijeron:

este no echa a los demonios sino por virtud de Belzebú, príncipe de los demonios. (Mt. 12,22).

La calumnia de los fariseos, además de ilógica, era moralmente monstruosa. Con astucia y malicia querían deshacer la admiración de las turbas por aquel que sospechaban fuese el Mesías. Cristo, conociendo sus pensamientos, les replica con una lógica aplastante, con una sabiduría vertencias morales y políticas tan fuertes y convincentes, que la maldad de los fariseos queda al descubierto.

Replicó Jesús: "Todo reino dividido contra sí será desolado, y toda ciudad o casa en sí dividida no subsistirá. Si Satanás arroja a Satanás, está dividido contra sí; ¿cómo, pues, subsistirá su reino? Mas, si yo arrojo a los demonios con el espíritu de Dios, entonces es que ha llegado a vosotros el reino de Dios... El que no está conmigo, está contra mí, y el que conmigo no recoge, desparrama". (Mt. 12,28-30).

Y agregó Jesús: "Si plantáis un árbol bueno, su fruto será bueno; pero si plantáis un árbol malo, el fruto será malo, porque el árbol por los frutos se conoce". "¡Raza de víboras! ¿Cómo podéis vosotros decir cosas buenas, siendo malos? Porque de la abundancia del corazón habla la boca... Y yo os digo que de toda palabra ociosa que hablaren los hombres habrán de dar cuenta el día del juicio. Pues por tus palabras serás declarado justo, o por tus palabras serás condenado". (Mt. 12,33-37).

### 4) MALDICIONES CONTRA LOS FARISEOS:

Después de todas estas controversias Cristo pronunció "el discurso más terrible de todo el Evangelio" contra los fariseos. Lanzó contra ellos siete anatemas o maldiciones y predijo su castigo y el de Jerusalén, dando al mismo tiempo las causas de esas maldiciones.

"¡Ay de vosotros escribas y fariseos hipócritas!..." Esta frase la pronunció Cristo por siete veces. "Os parecéis a sepulcros blanqueados, hermosos por fuera, mas por dentro llenos de huesos de muertos y de toda suerte de inmundicia. Así también vosotros parecéis justos a los hombres, mas por dentro estáis llenos de hipocresía y de iniquidad". (Mt. 23,13-30).

### 5) PREDICCION DE CASTIGOS:

"Colmad, pues, la medida de vuestros padres. Serpientes, raza de víboras, ¿cómo escaparéis al juicio de la gehenna" (infierno)?

"Jerusalén, Jerusalén, que matas a los profetas y apedreas a los que te son enviados... vuestra casa quedará desierta".

Parece decir Cristo que enviará graves castigos a Jerusalén y a los judíos por matar a los profetas y apedrear a sus enviados. Juan Bautista fue decapitado, Cristo fue crucificado, Esteban, el primer mártir después de Cristo, fue apedreado, el Apóstol Santiago fue decapitado; Pedro fue crucificado y Pablo decapitado. Y más tarde la multitud de mártires que por la doctrina de Cristo fueron asesinados.

"Jerusalén, Jerusalén, que matas a los profetas y apedreas a los que te son enviados... vuestra casa quedará desierta..." "Vuestra casa" puede entenderse tanto de la nación entera, como de la ciudad, como del Templo.

Por esta conducta homicida de judíos y fariseos, por su incredulidad y la muerte del Justo, van a tener un fin trágico: van a pagar por "toda la sangre derramada sobre la tierra".

En el año 70 ocurrió la terrible destrucción de Jerusalén por el general Tito. Entonces, según Josefo, hubo 1.100.000 muertos en el asedio; 97.000 deportados, y todos los menores de 17 años, vendidos. Y luego la hecatombe final en el año 135, bajo el emperador Adriano, cuando Israel quedó, no solamente sin templo, sino sin Patria, desar

pareciendo como Estado y como nación durante 20 siglos, hasta el año 1.949, cuando la O.N.U. resucitó el Estado de Israel.

Así se cumplieron las terribles predicciones y maldiciones de Cristo.

#### RESUMEN DE LA LECCION CUARENTA Y UNA

- 1) Las controversias de Cristo con los fariseos sirven para poner de relieve la conducta farisaica, para conocer mejor la doctrina de Cristo y para alertarnos contra las malas interpretaciones. Los principales vicios de los fariseos fueron: incredulidad, adulación e hipocresía, soberbia, insidia y malicia, avaricia, injusticias y blasfemias.
- 2) En varios pasajes demostraron los fariseos estos vicios. En la pregunta capciosa hecha a Cristo de si era lícito pagar el tributo al César, hay insidia, malicia, adulación e hipocresía. Cristo les contestó: "Dad al César lo del César y a Dios lo de Dios".
- 3) La suprema blasfemia de los fariseos fue tratar a Cristo como a endemoniado, porque El había sacado un demonio de un enfermo. Jesús les contestó: Si Satanás está contra Satanás, su reino está dividido, y todo reino dividido perecerá. Sentencia política de gran sabiduría.
- 4) Jesús pronunció "el discurso más terrible de su Evangelio" contra los fariseos, lanzando contra ellos 7 anatemas, llamándolos hipócritas, sepulcros blanqueados, llenos de iniquidad.
- 5) Para ellos predijo muchos castigos de orden temporal y espiritual. Anunció que la casa quedaría desierta por todos sus pecados y haber matado a los enviados de Dios. En el año 70 entró Tito en Jerusalén y arrasó la ciudad. En el año 135 fue totalmente borrado del mapa el Estado de Israel hasta el año 1949, cuando la O.N.U. lo restableció como Estado.

#### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Para qué sirven las controversias de Cristo con los fariseos?
- 2a) ¿En qué pasajes los fariseos demostraron su conducta?
- 3ª) ¿Cuál fue la suprema blasfemia de los fariseos?
- ¿Cuántos anatemas pronunció Cristo contra los fariseos?
- 5ª) ¿De qué manera se cumplieron los castigos predichos por Jesús?

# Lección Cuarenta y dos Las Parábolas de la Misericordia

- 1) Apología de la Misericordia.
- 2) La Oveja Perdida.
- 3) La Dracma perdida.
- 4) El Hijo Pródigo.
- 5) Enseñanza de la Parábola.

### 1) APOLOGIA DE LA MISERICORDIA:

Para justificar su bondadosa condescendencia para con los publicanos y pecadores, que tan acerbas murmuraciones suscitaba entre los fariseos, se dignó Cristo proponer tres parábolas, en las cuales hizo la apología de la misericordia divina, y reprobó al mismo tiempo el espíritu farisaico.

Resplandecen en estas parábolas la solicitud extrema con que Dios busca a los pecadores, la alegría inmensa que siente por la conversión de ellos, y la exquisita ternura con que los acoge en sus brazos. S. Lucas precisó las circunstancias que dieron ocasión al Señor para proponer estas parábolas.

"Todos los publicanos y pecadores se acercaban a El para escucharle. Y los fariseos y escribas murmuraban, diciendo: ese acoge a los pecadores y come con ellos. Entonces El les dijo esta parábola:

### 2) LA OVEJA PERDIDA:

"¿Quién de vosotros, teniendo cien ovejas, si ha perdido una de ellas, no deja las noventa y nueve en el desierto, y va tras de la que se ha perdido, hasta encontrarla? Y habiéndola hallado, la echa sobre sus hombros, lleno de alegría; y vuelto a casa, convoca a sus amigos y vecinos, diciéndoles: alegraos conmigo, porque encontré mi oveja, la que había perdido.

Os digo que así mismo habrá más alegría en el cielo por un pecador que se arrepiente, que por noventa y nueve justos que no han menester de penitencia". (Lc. 15,1-7).



### 3) LA DRACMA PERDIDA:

"¿O qué mujer que tiene diez dracmas, si pierde una de ellas, no enciende su lámpara y barre la casa, y busca cuidadosamente hasta encontrarla? Y cuando la ha encontrado, convoca a sus amigas y vecinas, diciéndoles: ¡Alegraos conmigo porque encontré la dracma que había perdido!...

De igual manera, os lo aseguro, hay alegría entre los Angeles de Dios por un pecador que se arrepiente". (Lc. 15,8-11).

La dracma era una moneda griega, y el denario, moneda romana; eran, más o menos, el salario usual por una jornada de trabajo.

Notemos lo que nos quiso enseñar Cristo en las parábolas anteriores:

- a) El valor de un alma a la luz de la fe y ante los misterios de la Encarnación y de la Redención.
- b) La solicitud y ternura de Jesús hacia los pecadores; su alegría en su conversión y penitencia.
- c) Ejemplo que debemos tomar nosotros ante la conducta de Jesús: solicitud y abnegación, suavidad y ternura, amplitud y condescendencia, a diferencia del espíritu farisaico, soberbio e intolerante, estrecho, mezquino y envidioso.
  - d) La importancia de la salvación.

### 4) EL HIJO PRODIGO:

Esta parábola, llena de los más nobles sentimientos, está pintada con los más vivos colores. Puede llamarse "la perla y la corona de las parábolas; la más bella página de los libros sagrados, la obra maestra entre los escritos inspirados", que por sí misma muestra la mano de Dios en los escritos.

En ella se presentan los dogmas y doctrinas más característicos del Evangelio: Dios, como Padre, cuyo amor y bondad hacia los hombres no tiene límites; y Cristo, infinitamente misericordioso, que vino a salvar lo que estaba perdido.

Podemos reducir esta parábola al esquema siguiente:

- I. El Hijo Menor. (Lc. 15,11-24).
  - 1) Su falta: (11-13).
  - 2) Su miseria: (14-16).
  - 3) Su regreso: (17-20).

La alegría del padre: (20-24).

- II. El Hijo Mayor: (Lc. 15,25-32).
  - 1) Su indignación y querellas: (25,30).
  - 2) La respuesta del Padre: (31-32).

Nota: Como esta parábola es un poco más larga que las anteriores, el Profesor se dignará hacerla leer en clase por alguno de los alumnos, en alta voz, porque ella, no solamente es la figura de todo pecador, sino también la de muchos jóvenes de nuestra sociedad.

### 5) ENSEÑANZA DE LA PARABOLA;

a) El pecado nos seduce con mucho espejismo: gozar de absoluta libertad; usar y abusar lejos de Dios de los bienes que nos ha dado; b) Efectos del pecado: Nos hace malgastar todo lo que nuestro Padre nos ha dado; nos hace experimentar indigencia, hambre de espíritu, que no se sacia con bienes materiales. El goce ilimitado de una libertad ilimitada nos conduce a la esclavitud del pecado, de las pasiones más groseras.

Con el sentimiento de nuestra propia miseria nos viene vergüenza y confusión, el arrepentimiento y la conversión. Luego la esperanza confiada de ver a nuestro Padre y la resolución de ir a El humildemente.

Con la contrición perfecta encontramos abiertos los brazos misericordiosos del Padre celestial.

### RESUMEN DE LA LECCION CUARENTA Y DOS.

- 1) En las tres parábolas siguientes Cristo hizo la apología de la misericordia, pues resplandece en ellas la solicitud extrema de Dios en buscar a los pecadores, la ternura con que los acoge, la alegría que siente de su conversión.
- 2) La Oveja perdida: El pastor se alegra grandemente al encontrar la oveja perdida. De la misma manera habrá gran alegría en el cielo por un pecador que se arrepiente.
- 3) La dracma perdida: La mujer se alegra grandemente cuando encuentra la dracma que había perdido. De la misma manera habrá gran alegría entre los Angeles por un pecador que se arrepiente.
- 4) El Hijo pródigo: Esta parábola es la perla y corona de las parábolas, la más bella página de los libros sagrados, porque muestra la paternidad bondadosa de Dios y la misericordia salvadora de Cristo.
- 5) Enseñanzas: La libertad absoluta nos lleva a abusar de los bienes de Dios. Este pecado nos hace experimentar indigencia espiritual; los goces ilimitados nos conducen a la esclavitud.

Luego nos viene la vergüenza, causa de nuestro arrepentimiento y conversión; luego la resolución de ir al Padre humildemente. En la contrición perfecta encontramos la misericordia de Dios.

### CUESTIONARIO

- (1ª) ¿Qué son las parábolas de la Misericordia?
- 2ª) ¿Qué significa la de la Oveja perdida?
- 3ª) ¿Qué es la dracma perdida?
- 4ª) ¿Puede usted recitar la parábola del Hijo pródigo?
- 5ª) ¿Qué enseñanzas podemos sacar de esta parábola?

# Lección Cuarenta y tres Pedagogía de Jesús

- 1) Sinagogas.
- 2) Cómo enseñaba Jesús.
- 3) Originalidad.
- 4) Las Parábolas.
- 5) Parábolas del Reino.
- 6) Reacción en los Oyentes.
- 7) Sublimación de las Pasiones.

#### 1) SINAGOGAS:

S. Mateo nos dice en pocas palabras la misión de Jesús y el efecto en las multitudes. "Recorría (Jesús) toda la Galilea, enseñando en las Sinagogas, predicando el evangelio del reino y curando en el pueblo toda enfermedad y toda dolencia. Extendióse su fama por toda la Siria, y le traían a todos los que padecían algún mal, los atacados de diferentes enfermedades y dolores y los endemoniados y los curaba. Grandes muchedumbres le seguían de Galilea y de la Decápolis, de Jerusalén y de Judea, y del otro lado del Jordán". (Mt. 4,23).

La Sinagoga era un edificio o sala de reunión de los judíos, para orar, enseñar y aprender la Ley y la historia del pueblo de Dios. En tiempo de Cristo no había una aldea en Palestina que no tuviese tales edificios o salas. Las reuniones se efectuaban especialmente los sábados.

El jefe de la sinagoga podía designar a su gusto a cualquier judío de buena reputación, cuya enseñanza juzgara beneficiosa. En estas condiciones fue Jesús invitado a hablar, pues los acontecimientos de la Pascua de Jerusalén, referidos por los peregrinos, habían atraído la atención sobre El. Para un judío que deseara en esa época promover una doctrina religiosa, el lugar normal era la Sinagoga.

Cristo principió a enseñar "el reino de Dios" en las Sinagogas, continuó en el Templo, al aire libre, en las laderas de las suaves colinas, a la orilla del lago de Tiberíades, erguido en la proa de una barca, en todas partes.

### 2) COMO ENSEÑABA JESUS:

"Se maravillaban de su doctrina, pues la enseñaba como quien tiene autoridad, y no como los escribas". (Mc. 1,22). Los rabinos no hacían sino comentar textos, citar y debatir opiniones de los doctores del pasado y los datos de la tradición. Moisés y los profetas transmitieron las órdenes de Dios; pero Jesús enseñó una doctrina nueva, con método nuevo, con autoridad propia; habló, decidió, ordenó en nombre propio.

"Habéis oído que se dijo a los antiguos: no matarás, y quien hubiere matado, sufrirá juicio. YO, en cambio, os digo: Todo aquel que se irrita contra su hermano es reo de juicio.

"Habéis oído que se dijo: no cometerás adulterio. YO, en cambio, os digo: Todo el que mira con mal deseo a una mujer, ha cometido ya adulterio en su corazón.

"Habéis oído que se dijo: diente por diente y ojo por ojo. YO, en cambio, os digo: No hagáis frente al malvado... Habéis oído que se dijo: Amarás a tu prójimo y odiarás a tu enemigo. YO, en cambio, os digo: Amad a vuestros enemigos y rogad por los que os persiguen..." (Mt. 5,21-38).

### 3) ORIGINALIDAD

- A) En la Doctrina: Predica una doctrina nueva: un reino espiritual que conlleva un cambio moral, una conducta distinta, una justicia superior a la de los fariseos, un amor y servicio al prójimo especial, unas virtudes jamás oídas: el perdón de los pecados, la misericordia con todos, aún con los enemigos, la humildad en contra de la soberbia, la paz en las relaciones humanas, la fe sencilla basada en la autoridad, sinceridad para con Dios y con los hombres.
- B) En el Lenguaje: Tiene espontaneidad, facilidad y naturalidad en la expresión, sencillez circunstancial, no obstante la nobleza, profundidad y sabiduría de su doctrina.
  - a) Habla con calma y seguridad; no hay titubeos ni dudas, ni temor de errar, ni temblor ante nadie, ni rectificaciones; sorprende su presencia de espíritu y la grandeza de su ingenio.

- b) Ante los campesinos y pescadores su lenguaje es sencillo, campestre;
- c) Ante los rabinos de Jerusalén, su palabra es docta y profunda, enérgica e incisiva, especialmente en las disputas con los fariseos;
- d) Su estilo es breve, conciso, concreto, natural y transparente. Sin que lo advirtamos es vivo en la narración, dulce en la consolación, decidido en la invectiva, dialéctico en la sátira, amargo en el reproche. Con naturalidad divina dice: "Yo soy el camino, la verdad y la vida; nadie puede ir al Padre sino por mí".
- e) En sus discursos no se nota un plan estudiado; desarrolla temas sugeridos por las circunstancias: encuentros, preguntas, objeciones, reflexiones.
- f) Muchas veces usa respuestas concretas o concretiza en imágenes fáciles las más profundas enseñanzas. A quien desea conocer "quién es el prójimo", le refiere la parábola del buen samaritano; para hacer notar la vanidad de las riquezas, refiere la parábola del rico Epulón;
- g) Se expresa gráficamente por medio de figuras: "No os opongáis a la maldad, y a quien te golpee en la mejilla derecha, preséntale la otra". "Si tu ojo te escandaliza, sácalo". No se deben tomar literalmente estas frases, porque tienen todo el sabor de imágenes orientales. El mismo, cuando fue abofeteado en el Pretorio, no dio la otra mejilla, sino que protestó diciendo: "Si he hecho mal, dímelo, y si no, ¿por qué me hieres?"
- h) A veces un gesto sustituye la imagen. Cuando los discípulos litigan por saber quién es el primero, Jesús coloca en medio de ellos un niño para enseñar humildad y caridad, lava los pies a los discipulos. Se muestra observador vivaz y directo al sacar las imágenes de la vida del campo, del pueblo,

- del lago, de los animales domésticos, de las aves, de las flores;
- i) Con sus adversarios se revela como hábil dialéctico, demostrando presencia y grandeza de espíritu. Sus réplicas y conclusiones son arrolladoras e invencibles. Coge inmediatamente el punto débil de un razonamiento, pone a su adversario en contradicción y lo derrota; refuta a sus contrarios con los argumentos de ellos. A partir de cierto momento el procedimiento más comúnmente empleado por Jesús fue el de la parábola.

### 4) LAS PARABOLAS:

Dice S. Mateo: "Todas estas cosas las dijo Jesús en parábolas al pueblo, y sin parábolas no les predicaba, para que se cumpliera lo que había dicho el Profeta: "Abriré mi boca para hablar en parábolas, publicaré cosas que han estado ocultas desde la creación del mundo". (Mt. 13,34).

La Parábola es una narración ficticia pero verosímil, para ilustrar, mediante la comparación con una escena o situación de la vida humana, una verdad religiosa o moral, pertinente ordinariamente al reino de los cielos.

Aunque la parábola era usada entre los rabinos, sin embargo Jesús la usó con una maestría única, creando verdaderas obras maestras de literatura, por la elevación de la doctrina que expresan y por la frescura y sencillez de los relatos. El fin de la parábola es hacer más asequible la doctrina y hacer que se grabe más en la imaginación y en el alma de los oyentes, pero requiere también una interpretación.

El contenido de la mayoría de las parábolas es el misterio del reino de Dios. No debemos olvidar que la palabra "reino", cuando Jesús predicaba, era oída con recelo por las autoridades romanas que en ese momento gobernaban en Judea; y los judíos tenían de ese reino, tantas veces vaticinado, una idea material y nacionalista. Si doctrinalmente hablando el reino es un misterio, social y políticamente era un peligro.

Estas razones, la incredulidad de los judíos y la ignorancia del pueblo hacían difíciles las interpretaciones de ciertas parábolas.

### 5) PARABOLAS DEL REINO:

Hay siete parábolas llamadas del reino, porque tienen como objeto el Reino de los cielos: nacimiento, crecimiento, desarrollo, condiciones y requisitos. Ordinariamente comienzan con esta frase: "El reino de los cielos se asemeja a.." Estas son: La del sembrador y la semilla, la del trigo y la cizaña, la del grano de mostaza, la de la levadura, la del tesoro escondido, la de la perla fina y la de la red barredera. (Mt. Cap. 13).

### 6) REACCION EN LOS OYENTES:

"Y sucedió que habiendo acabado Jesús estas parábolas, pasó de allí. Y viniendo a su patria, les enseñaba en las sinagogas de ellos, en tal forma que se maravillaban, y decían: ¿De dónde le viene a éste tal sabiduría y tales prodigios? ¿No es éste el hijo del carpintero? . . . Y se escandalizaban de El". (Mt. 13,53-57).

Por todas estas prerrogativas de "Maestro", por su doctrina, por su autoridad y por su sabiduría, las gentes sencillas decían: "Jamás hombre alguno habló como éste". (Jn. 7,46).

### 7) SUBLIMACION DE LAS PASIONES:

Al tratar las pasiones de los hombres, no las arrancó, no las reprimió; las canalizó y las sublimó. Escogió para cabeza de su Iglesia a Pedro, el impetuoso; para Apóstol de los gentiles a Saulo, temperamento fogoso y difícil, que tenía ímpetus de conquistador, fuerza de voluntad, pasiones irascibles para imponerse y vencer.

Para curar a Pedro del complejo de superioridad le permitió caer en una gran traición, y el Apóstol entendió y se sometió a tal tratamiento pedagógico llorando amargamente su pecado.

Cristo procuró siempre encender de nuevo una última centella de dignidad, por más que se encontrase cubierta con las cenizas de miserias morales: "Vete y no peques más", dijo a la mujer adúltera. (Jn. 8,11).

A los Apóstoles que aspiraban a los primeros lugares, les dijo: "Aquel de entre vosotros que quiera ser grande, que sea vuestro servidor". (Mt. 20,26). De nuevo canalización de las pasiones, no abolición.

Cristo no pretendió jamás esconder, ignorar o borrar las buenas cualidades de alguien. A sus Apóstoles les dijo: "Vosotros sois la luz del mundo" (Mt. 5,14). "Brille vuestra luz delante de los hombres, que vean vuestras obras buenas y glorifiquen a vuestro Padre que está en los cielos". (Mt. 5,16).

¡Brillar sí, pero para servir, para alumbrar a los demás, no para admirarse a sí mismo, en una actitud malsana de narcisismo, el de los fariseos! ... "Guardaos de hacer vuestra justicia delante de los hombres para que os vean". (Mt. 6,1). (Cfr: Valfredo Tepe: "El Sentido de la Vida", pág. 111-115).

Delegó todos sus poderes. Lo más noble de la pedagogía de Cristo fue el hecho generoso de haber delegado todos sus poderes, aun los más altos, en sus Apóstoles, sin egoísmos, sin exclusividades, sin celos de mando y de poder. Les dio el poder de predicar, de sanar enfermos, de perdonar pecados, de resucitar muertos, de celebrar la Cena Eucarística en su memoria, de llevar la salud y la gracia a los hombres. Es decir, todos los poderes que El tenía como Dios y como hombre.

#### RESUMEN DE LA LECCION CUARENTA Y TRES

- La Sinagoga judía era un edificio o sala de reunión de los judíos, para orar, enseñar y aprender la ley y las tradiciones judías. Allí Cristo principió a enseñar el reino de Dios.
- 2) Cristo enseñó con autoridad propia, con método nuevo, una doctrina nueva: "Habéis oído que se dijo, pero Yo os digo..."
- 3) Fue original en la Doctrina y en el Lenguaje: Predicó una doctrina nueva: un reino espiritual, una moral nueva, justicia auténtica, amor y servicio al prójimo, perdón de los pecados, misericordia, humildad, paz, fe, sinceridad.

Su lenguaje es espontáneo, fácil, natural, sencillo, calmado y seguro; a veces docto y profundo, enérgico e incisivo. Su estilo es breve y conciso, vivo y dialéctico; sin dudas, ni temores, ni recelos, sin rectificaciones. Usa imágenes fáciles y figuras gráficas. Sus réplicas a los fariseos son arrolladoras.

- 4) Usa parábolas. Esta es una narración ficticia pero verosímil, para ilustrar, mediante la comparación con una escena de la vida humana, una verdad religiosa o moral. Fue verdadero maestro en este género literario.
- 5) Hay siete parábolas llamadas del reino, porque tienen por objeto "el reino de los cielos" y son: la del sembrador y la semilla; la del trigo y la cizaña; la del grano de mostaza; la de la levadura; la del tesoro escondido; la de la perla fina y la de la red barredera. Después de oírlo los oyentes decían: "¿De dónde le viene a éste tal sabiduría y tales prodigios? Jamás hombre alguno habló como éste".
- 6) Sublimó las pasiones de los hombres, no las reprimió. Sevalió de la impetuosidad de Pedro y de la fogosidad de Pablo. No quiso esconder, ignorar o borrar las cualidades de alguien; las dejó brillar, pero para servir a los demás.

Delegó todos sus más grandes poderes a sus Apóstoles, sin egoísmos ni recelos.

### CUESTIONARIO

- 12) ¿Qué era la sinagoga y qué hizo allí Cristo?
- 2ª) ¿De qué manera Cristo enseñó con autoridad p opia?
- 3ª) ¿Por qué Cristo fue original en la doctrina y en el lenguaje?
- 4ª) ¿Qué es la parábola y cómo la usó Cristo?
- 5ª) ¿Qué son las parábolas del reino?
- 6ª) ¿Qué significa canalizar y sublimar las pasiones?

# Lección Cuarenta y cuatro Cristo y la Juventud

- 1) Jesús amó la infancia y la juventud.
- 2) Los Niños siguieron a Jesús.
- 3) Los Niños propuestos como Modelo.
- Jesús hizo Curaciones y Resurrecciones en Jóvenes.
- 5) Jesús Resucita a Tres Jóvenes.
- 6) Para Meditar.

### 1) JESUS AMO LA INFANCIA Y LA JUVENTUD:

La infancia y la juventud fueron ancho campo a la caridad del divino Maestro. Su ternura divina lo llevó a hacer milagros a los niños y a los jóvenes, acaso los más extraordinarios. De las tres únicas resurrecciones que hizo Cristo, según la narración de los evangelistas, todas las obró sobre jóvenes: al hijo de la viuda de Naín, a la hija de Jairo y a Lázaro. Jesús hizo de la vida del niño, centro y síntesis de la conducta cristiana. El hombre para salvarse ha de hacerse como niño.

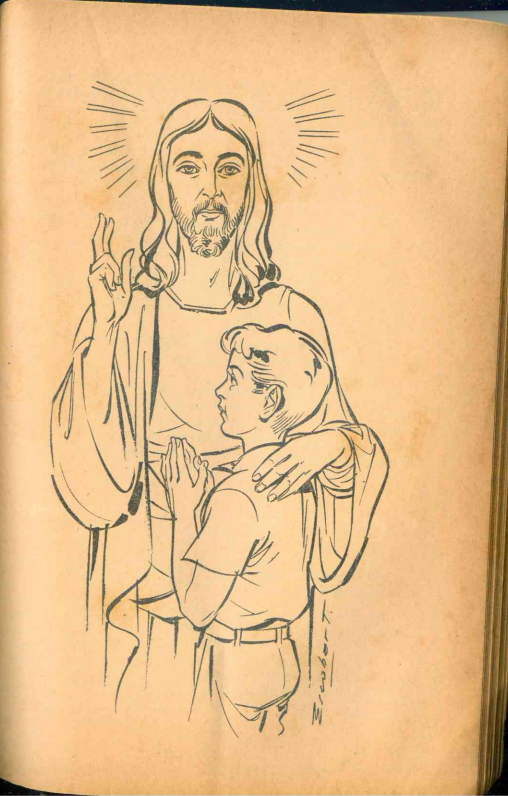
### 2) LOS NIÑOS SIGUIERON A JESUS:

Nos lo dice explícitamente el Evangelio. En la primera multiplicación de los panes, en aquel dulce atardecer, muchos niños habían seguido a Jesús y por eso participaron del milagro generoso. "El número de los que comieron fue de cinco mil hombres, sin contar mujeres y niños". (Mt. 14,2-21).

En la segunda multiplicación de los panes, cuando Jesús pasó a la ribera del mar de Galilea, también los niños le siguieron y participaron del milagro: "Los que comieron eran cuatro mil hombres, sin contar las mujeres y los niños". (Mt. 15,38).

### 3) LOS NIÑOS PROPUESTOS COMO MODILO:

"Se acercaron los discípulos a Jesús, diciéndole: "¿Quién será el más grande en el reino de los cielos?" El, llamando a sí a un niño, le puso en medio de ellos, y dijo: "En verdad os digo, si no os volviereis y os hiciereis como niños,



no entraréis en el reino de los cielos. Pues el que se humillare hasta hacerse como un niño de estos, ese será el más grande en el reino de los cielos; y el que por mí recibiere a un niño como este, a mí me recibe". (Mt. 18,1-5).

Los niños cobran así un gran valor en función de Cristo. Un niño, desde el punto de vista de la caridad cristiana, vale lo mismo que Cristo, pues quien recibe a un niño, recibe al mismo Cristo.

Vale tanto un niño para Cristo, que quien lo escandalizare, es decir, quien lo incitare al mal y al pecado, es merecedor de graves castigos. Así lo dijo el Maestro: "Al que escandalizare a uno de estos pequeñuelos que creen en mí, más le valiera que le colgasen al cuello una piedra de molino de asno y le arrojaran al fondo del mar. ¡Ay del mundo por los escándalos!" (Mt. 18,6).

Veamos la fe de las madres y la ternura de Cristo: "Como le presentasen unos niños para que los tocase, los discípulos reñían a los que venían a presentárselos. Lo que advirtiendo Jesús, lo tomó muy mal, y les dijo: "Dejad que vengan a mí los niños, y no se lo estorbéis, porque de los tales es el reino de Dios. En verdad os digo, que quien no recibiere como niño el reino de Dios, no entrará en el. Y estrechándolos entre sus brazos y poniendo sobre ellos las manos, los bendecía". (Mc. 10,13-16).

# 4) JESUS HIZO CURACIONES Y RESURRECCIONES EN JOVENES:

- A) Curaciones: en un joven poseído del demonio; en una joven endemoniada y en un joven enfermo.
- a) "Salió de la muchedumbre un hombre, cayó de rodillas ante Jesús y comenzó a gritar diciéndole que tenía un hijo que era único, joven y que estaba lunático, que tenía un espíritu mudo, que cuando se apoderaba de él, lo arrojaba por tierra, y el joven echaba espuma y se revolvía, le rechinaban los dientes, daba alaridos, gritaba, quedaba rigido, como muerto. Con frecuencia el espíritu arrojaba al

joven al fuego o al agua, para acabar con él; difícilmente lo dejaba después de haberlo maltratado, y esto le acontecía al joven desde la niñez". (Lc. 9,3).

¿Tendría este joven la terrible enfermedad de la epilepsia, o en verdad estaría poseído del demonio? No hay necesidad de dar un diagnóstico científico. Cristo cura milagrosamente, cualquiera sea la dolencia.

danos por compasión hacia nosotros". Díjole Jesús: "Todo es posible al que cree". Al instante dijo el padre del niño: "Creo. Ayuda a mi falta de fe".

Entonces Jesús mandó al espíritu inmundo, diciendo: "Espíritu mudo y sordo, yo te lo mando: sal de él y no vuelvas a entrar más en él". Dando un grito y agitándole violentamente, salió; y quedó el joven como muerto, de suerte que muchos decían: está muerto. Pero Jesús, tomándole de la mano, le levantó y se mantuvo en pie.

Entrando en casa, a solas le preguntaban los discípulos: "¿Por qué no hemos podido echarle nosotros?" (Mc. 9,22-29).

Jesús les dijo: "Por vuestra poca fe; porque, en verdad os digo que, si tuvierais fe como un grano de mostaza, diríais a este monte: vete de aquí, allá, y se iría, y nada os sería imposible. Esta especie no puede ser lanzada sino por la oración y el ayuno". (Mt. 17,19-22).

b) Curación de una joven endemoniada: Esta es una escena cargada de ternura, porque habla del corazón bondadoso de Jesús, de los planes del Padre celestial, de la fe inmensa de una mujer pagana con su dialéctica de confianza.

En el orden apologético, se expone un milagro a distancia y con curación instantánea, basada exclusivamente en la súplica constante y en la fe.

En el orden del plan de Dios, habla del privilegio de los judíos, pero de la vocación de los gentiles. Tiene, por tanto, este Evangelio, muchas enseñanzas. "Saliendo de allí (de Galilea), Jesús se retiró a los términos de Tiro y de Sidón. Una mujer cananea de aquellos lugares comenzó a gritar, diciendo: Ten piedad de mí, Señor, Hijo de David; mi hija es malamente atormentada del demonio. Pero El no le contestaba palabra.

Los discípulos se le acercaron y le rogaron, diciendo: Despídela, pues viene gritando detrás de nosotros.

El respondió y dijo: No he sido enviado sino a las ovejas perdidas de la casa de Israel.

Mas ella, acercándose, se postró ante El, diciendo: ¡Señor, socórreme!

Contestó El, y dijo: No es bueno tomar el pan de los hijos y arrojarlo a los perrillos.

Mas ella contestó: Cierto, Señor, pero también los perrillos comen de las migajas que caen de la mesa de sus señores.

Entonces Jesús le dijo: ¡Oh, mujer, grande es tu fe! Hágase contigo como tú quieres. Y desde aquella hora quedó curada su hija". (Mt. 15,21-29).

Esta mujer pagana llama a Jesús: "Señor, Hijo de David", título mesiánico, estrictamente judío. En la literatura judía se llamaba a los paganos "perros". Pero la cananea no atiende estas palabras despectivas y sigue pidiendo y gritando, hasta alcanzar su deseo: la hija queda curada a distancia.

c) Curación del bijo del Cortesano: Había en Cafarnaum un cortesano o alto oficial de la corte de Herodes Antipas que tenía un hijo enfermo. Oyendo que llegaba Jesús, salió a su encuentro y le rogó que bajase y curase a su hijo que estaba para morir.

Jesús le dijo: Si no viereis señales y prodigios, no creeréis. Díjole el cortesano: Señor, baja antes que mi hijo muera.

Jesús le dijo: Vete, tu hijo vive.

Creyó el hombre en la palabra que le dijo Jesús y se fue. Ya bajaba él cuando le salieron al encuentro sus siervos diciéndole: "Tu hijo vive".

Preguntóles entonces la hora en que se había puesto mejor, y le dijeron: ayer, a la hora séptima le dejó la fiebre. Conoció, pues, el padre, que aquella misma era la hora en que Jesús le dijo: "Tu hijo vive". Y creyó él y toda su casa. (Jn. 4,46-54).

Se destaca de nuevo aquí el poder de Cristo, puesto que no tuvo necesidad de ir personalmente hasta el enfermo; hizo la curación a distancia y a instancias del alto oficial. Además, este alto oficial también creyó en el poder a distancia de Cristo, pues se fue a su casa solo.

## 5) B-JESUS RESUCITA A TRES JOVENES:

a) A la hija de Jairo: "Llegó un hombre llamado Jairo, que era jefe de la sinagoga, y, cayendo a los pies de Jesús, le suplicaba que entrase en su casa, porque tenía una hija única, de unos doce años, que estaba a punto de morir ... Jesús echó a andar, camino de la casa de Jairo ...

Aún no habían llegado cuando uno de la casa del jefe llegó y le dijo a Jairo: tu hija ha muerto, no molestes más al Maestro. Pero Jesús lo oyó y respondió: "No temas, cree tan solo, y será sana". Llegado a la casa... todos lloraban y plañían por ella. Les dijo El: "no lloréis, porque no está muerta, sino que duerme". Se burlaban de El, sabiendo que estaba muerta.

El, tomándola de la mano, le dijo en voz alta: "Niña, levántate". Volvió a ella el espíritu, y al instante se levantó, y El mandó que le diesen de comer. Los padres se quedaron fuera de sí". (Lc. 8,40-57).

b) Al bijo de la Viuda de Naim: El siguiente milagro es la prueba más fehaciente de la compasión, de la bondad más infinita de Jesús, para con los jóvenes y para con las madres adoloridas.

"Aconteció tiempo después que iba Jesús a una ciudad llamada Naím, e iban con El sus discípulos y una gran muchedumbre. Cuando se acercaban a las puertas de la ciudad, vieron que llevaban un muerto, hijo único de su madre, viuda, y una muchedumbre bastante numerosa de la ciudad la acompañaba.

Viéndola el Señor, se compadeció de ella, y le dijo: "No llores". Y acercándose, tocó el féretro; los que lo llevaban se detuvieron, y El dijo: "Joven, yo te digo, levántate". Sentóse el muerto y comenzó a hablar. Se apoderó de todos el temor, y glorificaban a Dios, diciendo: un gran profeta se ha levantado entre nosotros y Dios ha visitado a su pueblo". (Lc. 7,11-17).

En este milagro la madre llora pero no suplica a Cristo; no tuvo tiempo de pedir nada, pues el Maestro se adelantó a hacer el bien, lleno de piedad y compasión a la madre viuda y a la juventud. Cristo resucita el joven en nombre propio, con su propia virtud y poder; poder y bondad de Cristo al servicio de las madres y de los jóvenes.

C) Resurrección de Lázaro, hermano de Marta y de María.

Este es uno de los hechos más prodigiosos de la vida de Cristo. Jesús se presenta aquí como vida y luz; dador de la vida, poder únicamente de Dios. La narración de este milagro tiene tres partes:

- a) Vuelta de Cristo de Betania;
- b) Conversación de Cristo con Marta y con María.

Doctrina profunda y divina.

c) Resurrección de Lázaro.

Leer con suma atención este milagro en Jn. 11,1-45.

### 6) PARA MEDITAR:

- 1) ¿Entendisteis, niños y jóvenes, cómo os ama Jesús?
- 2) ¿Notasteis, padres y madres, la fe profunda de aquellos padres?
- 3) ¿Comprendeis ahora, maestros, el amor del divino Maestro, por los niños y por los jóvenes?
- 4) Podéis continuar, ricos y gobernantes, en la edad moderna, las enseñanzas de Jesús, acogiendo a los niños y a los jóvenes, apartándolos de los escándalos y dirigiéndolos por el camino del amor y de la virtud.

En la niñez y juventud desamparadas, entregadas hoy a todos los escándalos y a todas las angustias, hay campo abierto a todo buen corazón cristiano.

## RESUMEN DE LA LECCION CUARENTA Y CUATRO

- 1) Jesús amó la infancia y la juventud: Hizo sobre niños y jóvenes los más grandes prodigios: curaciones y resurrecciones. Hizo de la vida del niño ejemplo de la vida cristiana.
- 2) Los niños siguieron a Jesús; estuvieron en las dos multiplicaciones de panes. Le vitorearon en la entrada de Jerusalén. De ellos recibió la más perfecta alabanza, por la sinceridad y la inocencia.
- 3) Jesús propuso a los niños como modelos: "Si no os volviereis y os hiciereis como niños, no entraréis en el reino de los cielos". Quiso Cristo proponer la humildad, la inocencia y la sinceridad de los niños. Amenazó con graves castigos a quien incitare al mal a los niños.
- 4) Curó a varios jóvenes: A petición de sus padres, Jesús curó a un joven poseído del demonio; por petición de una madre pagana curó a una joven endemoniada; curó también al hijo de un oficial de la Corte. En todas estas curaciones se nota la fe de los padres, porque "todo es posible al que cree".
- 5) Las únicas resurrecciones que Cristo hizo las obró en jóvenes. Resucitó a la hija de Jairo, al hijo de la viuda de Naím y a Lázaro.

6) Sobre el amor que tuvo y que tiene Jesús a la niñez y a la juventud podemos meditar todos: los niños y los jóvenes, los padres de familia, los maestros, los ricos y los gobernantes. Podemos hacer mucho por la niñez y la juventud guiándolas por los caminos de la virtud y apartándolas de todos los escándalos.

#### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Amó Cristo la niñez y la juventud?
- 2ª) ¿Por qué los niños siguieron a Jesús?
- 3a) ¿Qué virtudes propuso Cristo en los niños?
- 4a) ¿Qué clase de curaciones hizo Jesús en jóvenes?
- 5ª) ¿Cuántas resurrecciones hizo Cristo y a quiénes?
- 6ª) ¿Cómo podemos ayudar a la niñez desamparada?

# Lección Cuarenta y cinco La Madre de Jesús

- 1) La Madre de Jesús en el Concilio Vaticano II.
- Oficio de María en la Economía de la Salvación.
- 3) La Virgen y la Iglesia.
- 4) Culto a la Virgen María en la Iglesia.
- 5) María es Signo de Esperanza cierta.
- 6) Exhortaciones del Concilio.

#### 1) LA MADRE DE JESUS EN EL CONCILIO VATICANO II:

El Sacrosanto Sínodo, después de exponer la doctrina de la Iglesia, en la cual el Divino Redentor realiza la salvación, aclara cuidadosamente, tanto la misión de la Bienaventurada Virgen María en el misterio del Verbo Encarnado y del Cuerpo Místico, como los deberes de los hombres redimidos hacia la Madre de Dios.

La Virgen María, según el anuncio del Angel, es conocida y honrada como verdadera Madre de Dios Redentor. Esta es su prerrogativa y su gran dignidad, a la que se le añade el ser la hija predilecta del Padre y el Sagrario del Espíritu Santo. Con esta gracia tan eximia antecede a todas las criaturas celestiales y terrenas. Al mismo tiempo ella está unida en la estirpe de Adán a todos los hombres que han de salvarse. Mas aún, es verdaderamente madre de los miembros de Cristo, por haber cooperado por su amor a que naciesen los fieles en la Iglesia.

#### 2) OFICIO DE MARIA EN LA ECONOMIA DE LA SALVACION:

Los libros del Antiguo Testamento describen la historia de la Salvación, en la cual se prepara el advenimiento de Cristo al mundo. Estos primeros documentos iluminan la figura de la mujer Madre del Redentor; es insinuada proféticamente en la promesa de victoria sobre la serpiente, dada a nuestros primeros padres caídos en pecado. (Gen. 3, 15).

Ella fue la Virgen que concibió y dio a luz un Hijo cuyo nombre fue Emmanuel. (Is. 1,14; Mig. 5,2). En ella,

tras larga espera de la promesa, se cumplió la plenitud de los tiempos y se inauguró la nueva economía, cuando el Hijo de Dios asumió de ella la naturaleza humana, para librar al hombre del pecado, mediante los misterios de su carne.

En el Nuevo Testamento se cumplen las promesas anteriores. La Virgen nazarena, por mandato de Dios, es saludada por el Angel como la "llena de gracia", que vive en compañía del Señor, y recibe el anuncio que "concebirá y dará a luz al "Hijo del Altísimo". Y María asintió diciendo: "He aquí la esclava del Señor; hágase en mí según tu palabra". (Lc. 1,26-38).

Así María, hija de Adán, aceptando la palabra divina, fue hecha Madre de Jesús, y abrazando la voluntad salvífica de Dios con generoso corazón y sin impedimento de pecado alguno, se consagró totalmente a la Persona y a la obra de su Hijo, sirviendo al misterio de la Redención con El.

De esta manera María cooperó a la salvación humana por la libre fe y obediencia. De este modo, lo que había atado Eva con incredulidad y desobediencia, lo desató María con fe y obediencia; y si la muerte vino por Eva, por María vino la vida.

Después de la Ascensión del Señor, María con los Apóstoles perseveraba en oración, implorando el don del Espíritu Santo, quien ya la había cubierto con su sombra en la Anunciación. Finalmente, la Virgen Inmaculada, preservada de toda mancha de culpa original, terminado el curso de la vida terrena, en el alma y cuerpo fue asunta a la gloria celestial y enaltecida por el Señor como Reina del universo, para que se asemejara más plenamente a su Hijo, Señor de los que dominan y vencedor del pecado y de la muerte.

### 3) LA BIENAVENTURADA VIRGEN Y LA IGLESIA:

María, concibiendo a Cristo, engendrándolo, alimentándolo, presentándolo en el Templo al Padre, padeciendo con su Hijo mientras El moría en la cruz, cooperó en forma singular, por la obediencia, la fe, la esperanza y la encendida caridad, en la restauración de la vida sobrenatural de las almas. Por tal motivo es nuestra Madre en el orden de la gracia.

Por su amor materno cuida de los hermanos de su Hijo que peregrinan y se debaten entre peligros y angustias, y luchan contra el pecado hasta que sean llevados a la Patria feliz. Por esto la Bienaventurada Virgen es invocada en la Iglesia con los títulos de Abogada, Auxiliadora, Socorro, Mediadora, sin que nada quite o agregue a la dignidad y eficacia de Cristo, único mediador.

La Virgen María, por el don y la prerrogativa de la maternidad divina, por la que está unida al Hijo Redentor, y por sus singulares gracias y dones, es tipo de la Iglesia y está unida a ella íntimamente.

Porque la Iglesia, cumpliendo fielmente la voluntad del Padre, también es hecha madre por la palabra de Dios, fielmente recibida. En efecto, por la predicación y el bautismo, engendra para la vida nueva e inmortal a los hijos concebidos por el Espíritu Santo y nacidos de Dios.

También la Iglesia es virgen porque custodia pura e íntegra la fe prometida al Esposo e imitando a la Madre de su Señor, por la virtud del Espíritu Santo, conserva virginalmente la fe íntegra, la sólida esperanza y la sincera caridad.

#### 4) CULTO A LA VIRGEN MARIA EN LA IGLESIA:

La Iglesia honra con especial culto a María por haber sido ella la Madre de Dios, exaltada por sobre todos los Angeles y los hombres, y haber intervenido tan directamente en los misterios de Cristo.

Desde el Sínodo de Efeso el culto del pueblo de Dios hacia María creció admirablemente en la veneración y en el amor, en la invocación e imitación según las palabras proféticas de ella misma: "Me llamarán bienaventurada todas las generaciones, porque hizo en mí cosas grandes el que es poderoso". (Lc. 1,48).

Este culto a María, aunque bien singular, es diferente esencialmente del culto de adoración que se rinde al Verbo Encarnado, al Padre y al Espíritu Santo. Por el culto a María el Hijo debe ser mejor conocido, amado y glorificado, y ha de ayudar a que se cumplan más fielmente los mandamientos de Jesús.

#### 5) MARIA ES SIGNO DE ESPERANZA CIERTA

Y consuelo para el pueblo de Dios peregrinante. Que todos los fieles insistamos a la Madre de Dios y de los hombres, para que ella, que estuvo presente en las primeras oraciones de la Iglesia, ensalzada ahora en el cielo sobre todos los bienaventurados y los Angeles, en comunión con todos los santos, interceda ante su Hijo, para que todos los pueblos sean congregados en paz y concordia en un solo pueblo de Dios, para gloria de la Santísima Trinidad.

#### 6) EL CONCILIO VATICANO II EXHORTA:

A los hijos de la Iglesia a que cultiven generosamente el culto mariano, sobre todo el litúrgico, y que estimen en mucho las prácticas de piedad hacia ella recomendadas por el Magisterio eclesiástico. Exhorta a los teólogos y predicadores que se abstengan con cuidado de falsas exageraciones, como de una excesiva estrechez de espíritu, al considerar la singular dignidad de la Madre de Dios.

Que bajo la dirección del Magisterio de la Iglesia ilustren rectamente los dones y privilegios de la Bienaventurada Virgen María, que siempre están referidos a Cristo, origen de toda verdad, santidad y piedad.

Que los fieles cristianos quieran verdaderamente imitar las virtudes de la Madre de Dios. (Concilio Vaticano II: "Constitución Dogmática sobre la Iglesia". Cap. VIII).

#### RESUMEN DE LA LECCIÓN CUARENTA Y CINCO

- 1) El Concilio Vaticano II aclara la misión de la Virgen María y los deberes de los hombres hacia ella. Dice que María por ser Madre del Redentor, en lo que está su gran dignidad, antecede a todas las criaturas celestiales y terrenas y que es madre de los hombres cristianos porque cooperó a que naciesen en la Iglesia.
- 2) Oficio de María; que ella fue profetizada en el Génesis; que en ella se cumplió la plenitud de los tiempos porque en ella se encarnó el Hijo de Dios. Que desde entonces María se consagró a la persona y obra de su Hijo, sirviendo así al misterio de la redención. Así, por la obediencia y la fe de María vino la vida. Que después de la ascensión esperó con los Apóstoles la venida del Espíritu Santo y que luego, preservada de todo pecado, ascendió en cuerpo y alma a la gloria.
- 3) La Virgen María es tipo de la Iglesia, porque esta también es madre, ya que engendra, por el bautismo a los hijos para la vida inmortal; porque la Iglesia también es virgen, ya que custodia pura e íntegra la fe prometida a su Esposo y la conserva.
- 4) El culto a la Virgen, aunque singular, es diferente al que se tributa a Dios. Debe ayudar a que se cumplan más fielmente los mandamientos de Jesús.
- 5) María es signo de esperanza cierta y consuelo para el pueblo de Dios peregrinante. Por tanto, debemos nosotros insistir para que ella interceda ante su Hijo para que todos los pueblos se congreguen en paz y en concordia en un solo pueblo de Dios.
- 6) El Concilio Vaticano II exhorta a los fieles a que mantengan el culto litúrgico de María, sin exageraciones ni estrechez de espíritu; que bajo el Magisterio de la Iglesia se ilustren los dones y privilegios de María, siempre referidos a Cristo.

#### CUESTIONARIO

- 1<sup>2</sup>) ¿Habló el Concilio Vaticano II de la Virgen María?
- 2ª) ¿Cuál fue la misión de María en la tierra?
- 3<sup>a</sup>) ¿Por qué la Virgen María es tipo de la Iglesia?
- 4ª) ¿Cómo es el culto que le tributamos a María?
- 5ª) ¿Qué dehemos pedir los cristianos a María?
- 6ª) ¿Qué exhortaciones nos hace el Concílio Vaticano II?

# Lección Cuarenta y seis Jesús Presente en la Iglesía

- 1) Jesús, Centro de la Historia de la Salvación.
- 2) La Iglesia, Esposa y Colaboradora de Cristo.
- 3) La Iglesia, Cuerpo de Cristo.
- 4) El Espíritu Santo, Alma de este Cuerpo.
- 5) Jesús en la Iglesia.
- 6) Jesús en las Comunidades Cristianas.

#### 1) JESUS, CENTRO DE LA HISTORIA DE LA SALVACION:

El Cristianismo es una historia. La Revelación cuyo memorial son las Sagradas Escrituras del Antiguo y del Nuevo Testamento, se presenta como la historia de lo que Dios ha hecho en favor de la humanidad con el fin de salvarla. Toda esta historia está dirigida a un término, no como a último capítulo de las diversas etapas, sino como a una realidad que determina el sentido mismo de lo que ocurre en la historia.

Toda esta historia de la salvación tiene como centro a Cristo, porque Dios, al querer la salvación de todos los hombres, ha puesto en el mundo una causa, de por sí suficiente, para llevar efectivamente a término ese querer. Y así ha puesto en el mundo a Jesucristo y, dependiendo de El, derivada de El, a la Iglesia, pueblo mesiánico, nuevo Israel, formado según la Nueva Alianza.

Esta Iglesia o pueblo de Dios, formado por la Revelación, las Instituciones y los Sacramentos, está en medio del mundo, y es para el mundo el signo y como sacramento de la salvación ofrecida a todos los hombres.

#### 2) LA IGLESIA, ESPOSA Y COLABORADORA DE CRISTO:

El reino de Dios se manifiesta en la persona misma de Cristo, Hijo del Hombre, que vino a servir y a dar su vida para la redención de muchos. (Mc. 10,45).

Este reino comenzó a manifestarse como una luz delante de los hombres por las palabras, las obras y la presencia de Cristo. La palabra de Dios se compara a una semilla, y la semilla va germinando poco a poco y va creciendo hasta el tiempo de la siega. (Mc. 4,26).

Pero habiendo muerto Cristo y resucitado, derramó en sus discípulos el Espíritu prometido por el Padre. Por esto la Iglesia, enriquecida con los dones de su fundador, observando fielmente sus preceptos de caridad, de humildad y de abnegación, recibió la misión de anunciar el reino de Cristo y de Dios, de establecerlo en medio de todas las gentes y de constituír en la tierra el germen y el principio de este reino.

Ella, en tanto va creciendo, anhela consumar el reino, o sea, la unión con su Rey en la gloria. De esta manera la Iglesia colabora con Cristo en la obra de la salvación.

## 3) LA IGLESIA, CUERPO DE CRISTO:

S. Pablo comparó la Iglesia con el cuerpo humano. Con este símil nos ayuda a penetrar más profundamente el misterio sublime de la misma.

"Así como en un solo cuerpo tenemos muchos miembros, mas no todos los miembros tienen un mismo oficio; así nosotros, aunque seamos muchos, formamos en Cristo un solo cuerpo, siendo todos recíprocamente miembros los unos de los otros". (Rom. 12,4).

"La cabeza de este cuerpo es Cristo. El es la imagen del Dios invisible, y en El fueron creadas todas las cosas. El es antes que nosotros y todo subsiste en El. El es la cabeza del cuerpo que es la Iglesia. El es el principio, el primogénito de los muertos, para que tenga la primacía sobre todas las cosas". (Col. 1,15-18).

Pero como todos los miembros del cuerpo humano, aunque sean muchos, constituyen un cuerpo, así los fieles en Cristo. (I Cor. 12,12). También en la constitución del cuerpo de Cristo hay variedad de miembros y ministerios, pero uno mismo es el Espíritu que distribuye sus distintos dones para el bien de la Iglesia. Unificado el cuerpo, el mismo Espíritu por sí y con su virtud, y por la interna conexión de los miembros, produce y urge la caridad entre los fieles. Por tanto, si un miembro tiene un sufrimiento, todos los miembros sufren con él; o si un miembro es honrado, gozan juntamente todos los miembros. (I Cor. 12,26).

Si en este cuerpo místico la cabeza es Cristo, el alma, el Espíritu Santo, la vida es la gracia de Cristo que se comunica a los creyentes por medio de los Sacramentos. El cuerpo de la Iglesia debe crecer en cantidad y calidad, en gracia y unidad. Nosotros debemos crecer y madurar, es decir, asemejarnos cada vez más a Cristo, participar cada día más de su vida divina, dar más y más fruto. Los miembros de este cuerpo que no reciben la vida de la gracia, son como células atrofiadas, enfermas, muertas.

Si el pueblo de Dios, si los cristianos recordáramos siempre que somos el cuerpo de Cristo y miembros unidos a otros miembros, ¡cuán distinta sería la vida de familia, la vida social, el trato mutuo entre individuos y pueblos! ¡Cómo sería nuestra unidad y nuestra fuerza!...

# 4) EL ESPIRITU SANTO, ALMA DE ESTE CUERPO:

El origen y los principios del admirable edificio de la Iglesia están intimamente unidos con la operación del Espíritu Santo:

- a) El primer hecho trascendental es la Encarnación del Hijo de Dios;
- b) El Espíritu Santo santificó a Cristo, dotándolo con las gracias y dones que debía tener como Maestro, Salvador, modelo y Redentor de los hombres;

c) El Espíritu Santo fundó el cuerpo de la Iglesia y le infundió vida, sobre todo en el día de Pentecostés; sigue edificando incesantemente el cuerpo de la Iglesia, lo conserva, lo anima y le da consistencia; por eso se le llama el Alma de la Iglesia. Mantiene en el Magisterio el espíritu de verdad y en toda ella el espíritu de santidad por la actividad sacramental; mantiene a todos en el espíritu de unidad mediante la caridad.

Así, pues, sin la actividad multiforme, continua, realmente divina del Espíritu Santo, no se comprende ni el origen ni la perduración de la Iglesia.

#### 5) JESUS EN LA IGLESIA:

La Iglesia tiene la promesa de Cristo de permanecer con ella hasta la consumación de los siglos. (Mt. 20,20).

"Donde dos o tres se hallan congregados en mi nombre, allí me hallo yo en medio de ellos". (Mt. 18,20). "Jesucristo el mismo que ayer es hoy; y lo será por los siglos de los siglos". (Hbr. 13,8). "No os dejaré huérfanos". (Jn. 14,8).

En la doctrina de la Iglesia que es la misma de Cristo, porque ella es la prolongación y perpetuidad de la Encarnación, vive siempre su espíritu; en ella enseña siempre su palabra y en ella se difunde la dulzura de su gracia.

En la historia de la Iglesia está Cristo con sus bendiciones, con sus sufrimientos y persecuciones y con sus triunfos.

Cristo está en la actividad de la Iglesia: ésta busca la salvación de los hombres por medio de los Sacramentos; y en los Sacramentos se derrama la gracia, y ésta no la puede dar sino Cristo. Luego en todas las actividades de la Iglesia está Cristo, y muy especialmente en la Sagrada Eucaristía, en donde quiso Jesús quedarse para alimento espiritual de los hombres creyentes.

## 6) JESUS EN LAS COMUNIDADES CRISTIANAS

- a) Por medio de la fe; confianza en el poder y en la bondad de Dios.
- b) Por la oración: quien tiene fe viva, ora. "Creed que recibiréis y lograréis todas las cosas que pidáis en la oración". (Mc. 11,24).
- c) Por la adhesión total a Cristo: Si Cristo está en todo el cuerpo que es la Iglesia, también está en cada uno de los miembros que somos nosotros, como la savia en las ramas. "Donde dos o tres se hallan congregados en mi nombre, allí me hallo yo en medio de ellos". (Mt. 18,20).
- d) Por la caridad fraterna: "Lo que hicisteis a uno de estos pequeñuelos, conmigo lo hicisteis".

#### RESUMEN DE LA LECCION CUARENTA Y SEIS

- 1) Jesús, centro de la Historia de la Salvación. La Revelación que se encuentra en el Antiguo y Nuevo Testamentos es la historia de lo que Dios ha hecho en favor de la humanidad. Para salvar a los hombres Dios ha puesto en el mundo a Jesucristo y como derivación de El a la Iglesia. Y esta Iglesia está en medio del mundo como signo de salvación.
- 2) La Iglesia, esposa y colaboradora de Cristo: La Iglesia recibió la misión de anunciar el reino de Dios y de Cristo, de establecerlo en medio de los hombres. De esta manera la Iglesia colabora con Cristo en la obra de la salvación.
- 3) La Iglesia, Cuerpo de Cristo: S. Pablo comparó la Iglesia a un cuerpo humano; la cabeza es Cristo y el alma es el Espíritu Santo. Los miembros somos nosotros, unidos por la caridad que infunde en nosotros el Espíritu Santo. La vida de este cuerpo es la gracia. Los miembros que no reciben la gracia están muertos. Si los cristianos nos diéramos cuenta de esta realidad mística, cuán grande sería nuestra unidad y nuestra fuerza.
- 4) El Espíritu Santo, alma de este cuerpo. El Espíritu Santo estuvo presente en la Encarnación; santificó a Cristo dotándolo de las gracias y dones que debía tener como maestro, salvador, modelo y redentor de los hombres. Infundió vida a la Iglesia en Pentecostés y la sigue animando y conservando por los sacramentos.

- 5) Jesús en la Iglesia: Cristo estará con la Iglesia hasta la consumación de los siglos; en ella está Cristo con sus bendiciones, sufrimientos, persecuciones y triunfos. Está en todas las actividades de la Iglesia por la gracia de los Sacramentos y especialmente en la Sagrada Eucaristía.
- 6) Jesús está en las comunidades cristianas: por medio de la fe, la oración, la adhesión total y la caridad fraterna.

#### CUESTIONARIO

- 1<sup>a</sup>) ¿Por qué Cristo es el centro de la Historia de la salvación?
- 2ª) ¿Colabora la Iglesia en la historia de la salvación?
- 3ª) ¿Qué es la doctrina del Cuerpo Místico?
- (1ª) ¿Cómo el Espíritu Santo es el alma de este cuerpo?
- 5ª) ¿Cómo está Cristo en la Iglesia?
- 6ª) ¿Cómo está Cristo en las comunidades cristianas?

# TERCERA PARTE

JESUS EN NUESTRA VIDA EL CRISTIANO, NUEVO HOMBRE

LECCION CUARENTA Y SIETE

LA INSERCION DEL CRISTIANO EN EL MISTERIO PASCUAL POR EL BAUTISMO

LECCION CUARENTA Y OCHO

LA INSERCION DEL CRISTIANO EN EL MISTERIO PASCUAL POR LA SAGRADA EUCARISTIA

LECCION CUARENTA Y NUEVE

LA CONDUCTA PASCUAL DEL CRISTIANO

LECCION CINCUENTA

HOMBRES NUEVOS, PRINCIPIO DE UN HUMANISMO CRISTIANO

# Lección Cuarenta y siete

La Inserción del Cristiano en el Misterio Pascual por el Bautismo

- 1) Hombres "viejos" y Hombres "nuevos".
- 2) Nuevas Criaturas por la Redención.
- 3) El Bautismo de Jesús y del Cristiano.
- 4) Necesidad del Bautismo.
- 5) Efectos del Bautismo.
- 6) ¿Cómo conservar el espíritu bautismal?

#### 1) HOMBRES "VIEJOS" Y HOMBRES "NUEVOS"

Junto a la raza de los hombres carnales o "viejos". el Apóstol vio otra raza, la de los "Nuevos", redimidos o espirituales, la de aquellos que tuvieron como un segundo nacimiento en el Bautismo, y en él recibieron el germen de la vida divina.

Los hombres "viejos" o carnales viven según la carne, es decir, siguen los deseos de su cuerpo; y los deseos e inclinaciones corporales conducen a la muerte del espíritu. La sabiduría de la carne es muerte, mientras que la del espíritu es vida y paz. S. Pablo nos dice: "Hermanos: Vivid según el espíritu, y no satisfagáis los apetitos de la carne. Porque la carne tiene deseos contrarios a los del espíritu, y el espíritu los tiene contrarios a los de la carne.

Bien manifiestas son las obras de la carne: son el adulterio, la fornicación, deshonestidad, lujuria, culto de ídolos, hechicerías, enemistades, pleitos, enojos, celos, riñas, disensiones, herejías, envidias, homicidios, embriagueces, glotonerías, y así por el estilo; sobre lo cual os prevengo, como ya os tengo dicho, que los que tales cosas hacen, no alcanzarán el reino de Dios.

Al contrario, los frutos del espíritu, son: caridad, gozo, paz, paciencia, benignidad, bondad, longanimidad, mansedumbre, fe, modestia, continencia, castidad. Para los que viven de esta suerte no hay ley que sea contra ellos. Pero los que son de Cristo tienen crucificada su carne con sus vicios y concupiscencias". (Gal. 5,16-24).

a) Estamos redimidos: Esta debe ser la tónica del pensar cristiano.

Redimidos, ¿de qué? R De la carencia de gracia y de la lejanía de Dios, de la muerte y de las tinieblas del pecado.

- b) Redimidos, ¿para qué? R/ Para la luz, para la vida divina, para la libertad de los hijos de Dios, para la esperanza en un amanecer mejor, para recibir la magnífica herencia que nos espera; para unirnos a Cristo, y mediante Cristo, a Dios.
- c) ¿Tenemos conciencia clara de estas sublimes verdades? Estamos redimidos, mas no de todo: redimidos de la muerte del alma, pero no lo estamos del dolor y de la muerte del cuerpo. Estamos redimidos pero no hemos llegado a la perfección. Llevamos en nosotros la vida divina en germen, mas esta ha de crecer y desarrollarse, venciendo las fuerzas adversas que nos transmitió el pecado original.

## 3) EL BAUTISMO DE JESUS Y DEL CRISTIANO:

A) Jesús principió su vida pública haciéndose bautizar por Juan en el río Jordán, no porque necesitara penitencia, sino porque había tomado sobre sí nuestros pecados, y debía limpiarlos para redimirnos.

Nos dio con esta ceremonia un ejemplo de humildad y de obediencia, y nos enseñó que también nosotros debemos "cumplir toda justicia", es decir, guardar todas las disposiciones divinas. El bautismo de Cristo era una señal de la Redención, del bautismo de sangre con que había de lavar los pecados de los hombres.

Con su bautismo purificó el agua y le comunicó la virtud de purificar a los hombres y santificarlos, o sea que instituyó el sacramento del bautismo, en el que por medio del agua, nos hacemos partícipes de la gracia de la redención. Para Cristo el bautismo no fue una simple cere-

monia, sino que significaba la santificación por el Espíritu Santo. Desde entonces el agua bautismal tiene una virtud divina, santificadora. En el bautismo de Cristo principió su obra salvadora; de la misma manera con nuestro bautismo debe comenzar la vida nueva nuestra, la vida espiritual, la vida de Cristo.

B) En nosotros el signo sacramental del Bautismo simboliza lo que Cristo quiso: ablución, purificación, vivificación del alma, la muerte y sepultura de Cristo y de nosotros al pecado y la resurrección a la vida de la gracia.

## 4) NECESIDAD DEL BAUTISMO PARA CONSEGUIR LA VIDA DIVINA:

El Bautismo es absolutamente necesario para conseguir la vida divina y la bienaventuranza. Así lo dice el evangelista S. Juan expresamente:

"Quien no renaciere del agua y del Espíritu Santo, no puede entrar en el reino de Dios". (Jn. 3,5). "El que creyere y se bautizare se salvará; mas el que no creyere, se condenará". (Mc. 16,16).

"Id e instruíd a todas las naciones, bautizándolas en el nombre del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo". (Mt. 28,19).

El bautismo ocupa el primer lugar entre los Sacramentos, porque es la puerta de la vida espiritual. En el alma del recién bautizado habitan las tres divinas Personas, así como en el bautismo de Cristo estuvo presente la augusta Trinidad.

## 5) LOS EFECTOS DE NUESTRO BAUTISMO SON:

La remisión de todos los pecados, así del original como de los personales y de sus penas; transformación del hombre en su vida interior y su incorporación a Cristo, la vida de la gracia y el derecho de heredar, como hijos adoptivos, el cielo.

- a) Se adquieren Derechos: Al recibir la vida divina recibimos los siguientes derechos: Todos los de un hijo adoptivo de Dios: hablar con nuestro Padre, el poder sentarnos a su mesa eucarística, el poder entrar en su Iglesia, en la Asamblea de los santos y en los templos físicos; el derecho a todas las riquezas de las bienaventuranzas temporales y eternas.
- b) Se tienen Deberes: Esta vida divina nos exige deberes, para con la Santísima Trinidad, para con Jesucristo, para con el pueblo de Dios, para con nosotros mismos.

Los fieles incorporados a la Iglesia por el bautismo quedan destinados al culto de la religión cristiana, y regenerados como hijos de Dios, tienen el deber de confesar delante de los hombres la fe que recibieron de Dios por medio de la Iglesia. Como sacerdotes deben ofrecer sacrificios, perseverar en la oración y alabar a Dios. Han de dar testimonio de Cristo en todo lugar y de la esperanza que tienen de la vida eterna.

## 6) ¿COMO CONSERVAR EL ESPIRITU BAUTISMAL?

Reprinte de limpieza moral, de entrega completa a Jesucristo, de expiación y de resurrección.

Podemos conservar el espíritu del bautismo haciendo continuamente actos de fe; acordándonos que por el bautismo somos nuevas criaturas porque hemos renacido en Cristo.

## RESUMEN DE LA LECCION CUARENTA Y SIETE

1) Pablo vio dos razas o clases de hombres: los carnales o viejos y los espirituales o nuevos. Estos últimos son los que han tenido como un segundo nacimiento por el bautismo. Los hombres viejos siguen los instintos de la carne mientras que los nuevos siguen los deseos del espíritu. Debemos vivir según el espíritu y no según la carne.

- 2) Somos criaturas nuevas porque estamos redimidos de la carencia de la gracia, de la muerte y del pecado. Redimidos para la vida divina que es Cristo y Dios. Estamos redimidos de la muerte del alma pero no del dolor y de la muerte del cuerpo; llevamos la vida divina en germen, debemos desarrollarla hasta la perfección.
- 3) Jesús principió su vida pública con el bautismo; con ello nos dio ejemplo de humildad y de obediencia a las disposiciones divinas. Su bautismo era señal del bautismo de sangre con que debía lavar los pecados de los hombres.

En nosotros el bautismo simboliza ablución, purificación, muerte al pecado y resurrección a la gracia.

- 4) El bautismo es absolutamente necesario para conseguir la gracia y la salvación. "El que creyere y se bautizare se salvará".
- 5) Efectos del bautismo: Remisión de todos los pecados, transformación espiritual, incorporación a Cristo y el adquirir todos los derechos de hijos adoptivos. También tenemos deberes.
- 6) Podemos conservar el espíritu bautismal teniendo espíritu de limpieza moral, haciendo actos de fe, recordando que somos criaturas nuevas o espirituales.

#### CUESTIONARIO

- 13) ¿Quiénes son los hombres "viejos" y "nuevos"?
- 2ª) ¿Por qué somos criaturas nuevas?
- 3ª) ¿Qué significa el bautismo de Jesús y el de nosotros?
- 4,2) ¿Es necesario el bautismo para la salvación?
- 5ª) ¿Qué efectos trae el bautismo?
- 6ª) ¿Cómo conservar el espíritu bautismal?

# Lección Cuarenta y ocho Inserción del Cristiano en el Misterio Pascual por la Sagrada Eucaristía

- 1) La Sagrada Eucaristía, Nuestra Cena con Cristo Resucitado.
- 2) El Misterio de la Fe es la Sagrada Eucaristía.
- 3) El Sacrificio del Calvario y la Santa Misa.
- 4) La Santa Misa, Reino de Dios y Anuncio de la Gloria.
- 5) La Santa Misa es el Sacrificio Perfecto.

## 1) LA SAGRADA EUCARISTIA, NUESTRA CENA CON CRISTO RESUCITADO:

"Nuestro Salvador en la última Cena, la noche de su traición, instituyó el sacrificio Eucarístico de su cuerpo y sangre para perpetuar así el Sacrificio de la Cruz a lo largo de los siglos hasta su vuelta, confiando de este modo a su amada Esposa, la Iglesia, el memorial de su muerte y de su resurrección; sacramento de piedad, signo de unidad, vínculo de caridad, banquete pascual, en el cual se come a Cristo, el alma se llena de gracia y se nos da la prenda de la gloria futura". (Conc. Vat. II. "De Sacra Liturgia", Cap. 2, Nº 47).

## 2) EL MISTERIO DE LA FE:

Es decir, el inefable don de la Eucaristia, la Iglesia lo ha recibido del Espíritu Santo como prenda de su inmenso amor; lo ha guardado siempre religiosamente como el tesoro más precioso, y ahora en el Concilio Vaticano II le ha tributado una nueva y solemnísima profesión de Fe.

En efecto, los Padres del Concilio, al tratar de restaurar la Liturgia... nada han tenido tan en el corazón como exhortar a los fieles a que con entera fe y suma piedad participen en la celebración de este sacrosanto Misterio, lo ofrezcan juntamente con el Sacerdote como Sacrificio a Dios, por la salvación propia y de todo el mundo, y se nutran de él como alimento espiritual.

Porque si la Sagrada Liturgia ocupa el primer puesto en la vida de la Iglesia, el Misterio Eucarístico es como el corazón y el centro de la Sagrada Liturgia, en cuanto es la fuente de la vida que nos purifica y nos fortalece, de modo que vivamos, no ya para nosotros, sino para Dios, y nos unamos entre nosotros mismos con estrechísima caridad. (Paulo VI. Enc. "Mysterium Fidei" sobre la Sagrada Eucaristía).

# 3) EL SACRIFICIO DEL CALVARIO Y LA SANTA MISA:

Nuestro Señor Jesucristo al instituír el Misterio Eucarístico sancionó con su sangre el Nuevo Testamento, del cual El es el Mediador... Porque, como cuenta el evangelista, en la última Cena, "tomando el pan, dio gracias, lo partió y se los dio diciendo: esto es mi cuerpo, entregado por vosotros: haced esto en memoria mía. Así mismo tomó el cáliz, después de la Cena, diciendo: Este es el cáliz de la Nueva Alianza en mi sangre, derramada por vosotros". (Lc. 22,19).

Al ordenar a los Apóstoles que hicieran esto en memoria suya, quiso por lo mismo que se renovase perpetuamente. Y la Iglesia lo ha ejecutado con fidelidad, perseverando en la doctrina de los Apóstoles, y reuniéndose para celebrar el Sacrificio Eucarístico.

Ante todo, es provechoso traer a la memoria lo que es como la síntesis y punto central de esta doctrina, es decir, que por el Misterio Eucarístico, se representa de manera admirable el Sacrificio de la Cruz consumado una vez para siempre en el Calvario, se recuerda continuamente y se aplica su virtud salvadora para el perdón de los pecados que diariamente cometemos. (Paulo VI: "Mysterium Fidei").

# 4) LA SANTA MISA, REINO DE DIOS Y ANUNCIO DE LA GLORIA:

El Señor se inmola de manera incruenta en el Sacrificio de la Misa, que representa el Sacrificio de la Cruz, y nos aplica su virtud salvadora, cuando por las palabras de la Consagración comienza a estar sacramentalmente presente, como alimento espiritual de los fieles, bajo las especies de pan y vino.

Mas, para que nadie entienda erróneamente este modo de presencia, que supera las leyes de la naturaleza y constituye en su género el mayor de los milagros, es necesario escuchar dócilmente la voz de la Iglesia docente y orante.

Ahora bien, esta voz, que constituye un eco perenne de la voz de Cristo, nos asegura que Cristo no se hace presente en este Sacramento sino por la conversión de toda la substancia del pan en su cuerpo, y de toda la substancia del vino en su sangre; conversión admirable y singular, a la que la Iglesia Católica, justamente y con propiedad llama Transustanciación.

"No es el hombre quien convierte las cosas ofrecidas en el Cuerpo y en la Sangre de Cristo, sino el mismo Cristo que por nosotros fue crucificado. El Sacerdote, figura de Cristo, pronuncia aquellas palabras, pero su virtud y la gracia son de Dios. "Esto es mi cuerpo", dice; y esta palabra transforma las cosas ofrecidas". (Paulo VI. Enc. "Mysterium Fidei").

#### 5) LA SANTA MISA ES EL SACRIFICIO PERFECTO:

Porque reune en sí todos los fines del sacrificio, con perfección total y única.

- a) Es el más perfecto sacrificio latreútico por la víctima que se ofrece, el Hijo de Dios; por el oferente, Cristo, sumo Sacerdote; por el modo de consumarse el sacrificio, único en su género, por la misteriosa Transubstanciación.
- b) Es el más sublime sacrificio Expiatorio. El Hijo de Dios quiso ofrecer toda su sangre para aplacar a Dios.

- c) Es el más hermoso sacrificio Eucarístico: Como criaturas debemos gratitud a nuestro Creador. ¿Cómo expresarle nuestro agradecimiento? Ofreciendo a Dios su mismo Hijo, como lo hacemos en la Misa.
- d) Es el más eficaz sacrificio impetratorio: El hombre es mendigo de Dios; continuamente le pide auxilios. De esta petición participan vivos y muertos. Por estas razones el sacrificio de la Misa es la Cena pascual de los cristianos, es el Reino de Dios acá en la tierra y es anuncio del reino de la Gloria.

#### RESUMEN DE LA LECCION CUARENTA Y OCHO

- 1) La Sagrada Eucaristía es nuestra Cena con Cristo resucitado, porque El la instituyó en la última Cena en memoria de su muerte y resurrección. Como en ella se come a Cristo, es nuestro banquete pascual, vínculo de caridad y prenda de gloria.
- 2) La Sagrada Eucaristía es "misterio de Fe"; así lo ha recibido la Iglesia del Espíritu Santo, como prenda de amor, y lo ha tenido como su más precioso tesoro. El Concilio Vaticano II ha colocado la Sagrada Eucaristía como centro de la Sagrada Liturgia.
- 3) El Sacrificio del Calvario y la Santa Misa. Al ordenar Cristo a los Apóstoles que hicieran lo que El hizo en su memoria, quiso que se renovase perpetuamente para recordarlo y aplicar su virtud salvadora para el perdón de los pecados.
- 4) La Santa Misa es el reino de Dios y anuncio de la gloria, cuando por las palabras de la consagración comienza a estar presente, bajo las especies de pan y vino, para nuestro alimento espiritual. Y no se hace presente sino por la conversión de la substancia del pan en su cuerpo y de la substancia del vino en su sangre, lo que la Iglesia llama Transubstanciación. Cristo mismo hace esa conversión.
- 5) La Santa Misa es el sacrificio perfecto: porque llena todos los fines del sacrificio: a) es latreútico porque la víctima y el oferente es Cristo mismo; b) es expiatorio, porque el Hijo de Dios ofreció su sangre para aplacar a Dios; c) es eucarístico, porque con él damos gracias a Dios; d) es impetratorio, porque con él pedimos auxilios a Dios.

#### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Por qué la Sagrada Eucaristía es nuestra Cena con Cristo?
- 2ª) ¿Por qué la Santa Misa nos recuerda el sacrificio del Calvario?
- 3ª) ¿Qué es el misterio de la fe?
- 4ª) ¿Qué se llama Transubstanciación?
- 5ª) ¿Por qué la Santa Misa es el sacrificio perfecto?

# Lección Cuarenta y nueve La Conducta Pascual del Cristiano

Desprendimiento y Amor

- 1) Exigencias de la Vida Cristiana.
- 2) ¿Quiénes pertenecen a la Iglesia Católica?
- 3) Consecuencias Doctrinales.
- 4) Seriedad Cristiana.
- 5) Lucha constante del Cristiano.

#### 1) EXIGENCIAS DE LA VIDA CRISTIANA

"Todos los hombres son llamados a formar parte del "Pueblo de Dios". Por lo cual, este pueblo, siendo uno y único, ha de abarcar el mundo entero y todos los tiempos, para cumplir los designios de la voluntad de Dios, que creó en el principio una sola naturaleza humana y determinó congregar en un conjunto a todos sus hijos que estaban dispersos.

Para ello envió Dios a su Hijo, a quien constituyó heredero universal, para que fuera maestro, rey y sacerdote nuestro, cabeza del nuevo y universal pueblo de los hijos de Dios. Para ello envió el Espíritu de su Hijo, Señor y vivificador, que es para toda la Iglesia y para todos y cada uno de los creyentes, principio de asociación y de unidad en la doctrina de los Apóstoles y en la unión, en la fracción del pan y en la oración". (Hch. 2,42).

El Sagrado Concilio pone ante todo su atención en los fieles católicos. Porque enseña, fundado en la Escritura y en la Tradición, que esta Iglesia peregrina es necesaria para la salvación. Pues solamente Cristo es el mediador y el camino de salvación, presente a nosotros en su cuerpo, que es la Iglesia, y El, inculcando con palabras concretas la necesidad del bautismo, (Mt. 16,16; Jn. 3,5), confirmó a un tiempo la necesidad de la Iglesia, en la que los hombres entran por el bautismo como puerta obligada.

Por lo cual, no podrían salvarse quienes, sabiendo que la Iglesia Católica fue instituída por Jesucristo como necesaria, desdeñaran entrar o no quisieran permanecer en ella".

## 2) ¿QUIENES PERTENECEN A LA IGLESIA CATOLICA?

R' "A la sociedad de la Iglesia se incorporan plenamente los que, poseyendo el espíritu de Cristo, reciben integramente sus disposiciones y todos los medios de salvación depositados en ella, y se unen con los vinculos de la profesión de la fe, de los sacramentos, del régimen eclesiástico y de la comunión, a su organización visible con Cristo, que la dirige por medio del Sumo Pontífice y de los Obispos.

Sin embargo, no alcanza la salvación, aunque esté incorporado a la Iglesia, quien no perseverando en la caridad, permanece en el seno de la Iglesia "en cuerpo", pero no "en el corazón".

No olviden con todo los hijos de la Iglesia, que su excelsa condición no deben atribuírla a sus propios méritos, sino a una gracia especial de Cristo; y si no responden a ella con el pensamiento, las palabras y las obras, lejos de salvarse, serán juzgados con mayor severidad". (Conc. Vat. II: "Constitución Dogmática sobre la Iglesia", Cap. II, Nos. 13-14).

#### 3) CONSECUENCIAS:

De las anteriores palabras del Concilio podemos sacar las siguientes consecuencias:

- a) Que la Iglesia es necesaria para la salvación.
- b) Que el Bautismo es necesario para la salvación.
- c) Que no se salvan los que, sabiendo desdeñan entrar en la Iglesia o no quieren permanecer en ella.
- d) Que pertenecen plenamente a la Iglesia los que poseen el espíritu de Cristo.
- e) Y los que reciben las disposiciones de la Iglesia y sus medios de salvación.
- f) Que son medios de salvación: la profesión de fe, la recepción de los Sacramentos, la aceptación del régimen de la Iglesia y la comunión con sus autoridades visibles: el Papa y los Obispos.
  - g) Que la caridad es el vínculo de santificación,
- h) Que nuestra condición de cristianos se la debemos a la gracia de Cristo.

- i) Que tenemos que responder a esa gracia con pensamientos, palabras y obras de sabor netamente cristiano.
- j) Que si no lo hacemos así, aunque seamos nominalmente católicos, vamos a ser juzgados con más severidad que los que no conocieron el nombre de Cristo.

#### 4) SERIEDAD CRISTIANA:

Entendemos por seriedad cristiana la conducta general de aquellos que abrazan y están dispuestos a cumplir la ley de Cristo hasta sus últimas consecuencias.

Según este sentir, la seriedad cristiana es gravedad, entereza, circunspección, en palabras y en acciones; sinceridad en el trato, intención recta, dirigida en todo a Dios. Cristianismo vivido.

Fundamentos de la seriedad cristiana: El pertenecer a Cristo, estar incorporados a su Cuerpo místico por el bautismo; el espíritu bautismal que debemos conservar y cultivar, la imitación de Cristo que es ley constitucional, puesto que debemos irradiar en nuestra vida el resplandor y la santidad de Cristo.

La frivolidad de la época se deja sentir en el orden religioso. Unos se olvidan completamente de la Religión; otros son remisos en el cumplimiento de sus deberes religiosos, porque la frivolidad de la vida les quita el tiempo que debieran consagrar a Dios. Frivolidad religiosa es la ligereza, la superficialidad, la inconsistencia de conceptos y prácticas en lo que atañe a la Religión.

La frivolidad religiosa lleva a muchos a tener una media religión, según sus propios caprichos y pasiones. Quieten tener media religión aquellos que niegan la fe, queriendo honrar a Dios con una religión netamente natural; los que admiten la verdad revelada, pero en ciertos puntos la rechazan; aquellos que admiten todos los dogmas, pero obran como si no existiera la ley de Dios; aquellos que defienden un culto meramente interno, negando el tributo de las buenas obras; aquellos que, como los fariseos, ejecutan cultos exclusivamente externos, que no corresponden a la pureza moral interna; aquellos que sistemáticamente quieren compaginar el espíritu de Cristo con el espíritu del mundo.

Remedios: a) Una educación auténticamente religiosa desde la más tierna infancia. Educación que compete especialmente a los padres en el hogar, a los maestros en las Escuelas, Colegios y Universidades.

- b) Conocimiento profundo de la Religión, porque la ignorancia religiosa, no solamente es atrevida, sino peligrosa.
- c) Vivir la religión practicándola, no por cumplimiento ni rutina, sino por convicción, vivir la fe recibida en el bautismo con valor y sin respetos humanos.
- d) Interés por el movimiento bíblico y litúrgico que nos aconseja el Concilio Vaticano II para dar profundidad a nuestra religiosidad y evitar el superficialismo religioso.

## 5) LUCHA CONSTANTE DEL CRISTIANO:

Constantes son los ataques de los enemigos del alma, que S. Juan llamó: concupiscencia de la carne o afán de placeres; concupiscencia de los ojos, o afán de bienes materiales; soberbia de la vida, o afán de gloria y honores. (I Jn. 2,16).

La perfección cristiana exige un espíritu de lucha, continuo sacrificio y desprendimiento, abnegación, valentía moral, como buenos soldados de Cristo.

Objetivos de esta lucha: la gloria de Dios, el testimonio que debemos dar de Jesucristo, nuestra propia perfección y la consecución de nuestra corona eterna.

"El entendimiento sometido a la verdad; la voluntad a la moral; las pasiones sometidas al entendimiento y a la voluntad, y todo ilustrado, dirigido por la religión. He aquí el hombre completo, el hombre por excelencia". (Balmes).

Así la victoria del cristiano será definitiva, gloriosa, será la vida eterna, porque ha sido difícil el combate. En el cielo no habrá lucha ni tentaciones; sólo amor y dicha, premio y gloria, acción de gracias y alabanza.

"Al que venciere le haré sentar conmigo en mi trono; así como yo fui vencedor y me senté con mi Padre en su trono". (Apc. 3,21).

#### RESUMEN DE LA LECCION CUARENTA Y NUEVE

- 1) La vida cristiana tiene exigencias. Cristo recalcó la necesidad del bautismo para la salvación; por lo mismo confirmó la necesidad de la Iglesia, en la que los hombres entran por el bautismo. No podrán salvarse quienes desprecian a la Iglesia.
- 2) Pertenecen a la Iglesia Católica los que poseen el espíritu de Cristo, reciben sus disposiciones y los medios de salvación depositados en ella, profesan la fe, reciben los sacramentos y se unen y obedecen a sus legítimas autoridades.
- 3) Consecuencias: Que el bautismo como la Iglesia son necesarios para la salvación; que pertenecen plenamente a la Iglesia quienes poseen el espíritu de Cristo; quienes reciben las disposiciones de la Iglesia y sus medios de salvación que son la fe, los sacramentos, su régimen y sus autoridades. Que si no correspondemos a la gracia de Dios con una conducta netamente cristiana, no nos salvaremo, aunque pertenezcamos nominalmente al cuerpo de la Iglesia.
- 4) El pertenecer a Cristo por el bautismo y el estar incorporados a su Iglesia, nos exigen seriedad cristiana que consiste en vivir
  el cristianismo. La frivolidad de la época lleva a muchos cristianos a
  querer vivir con media religión, según sus caprichos y pasiones. Para
  esto debemos tener una educación religiosa auténtica, conocer mejor
  la religión, porque la ignorancia religiosa es atrevida y peligrosa; vivir la religión, practicándola y tomar interés en los movimientos bíblicos y litúrgicos modernos.
- 5) La lucha del cristiano es constante, porque constantes son sus enemigos del alma: mundo, demonio y carne. La perfección cristiana exige espíritu de lucha. Combatimos por la gloria de Dios y nuestra salvación.

#### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿Tiene exigencias la vida cristiana?
- 2ª) ¿Quiénes pertenecen verdaderamente a la Iglesia?
- 3ª) ¿Qué consecuencias tiene esta doctrina?
- 4<sup>a</sup>) ¿En qué consiste la seriedad cristiana? 5<sup>a</sup>) ¿Por qué y para qué lucha el cristiano?

## Lección Cincuenta

## Humanismo Cristiano

- 1) El Hecho Religioso.
- 2) La Religión para el Cristiano.
- 3) El Humanismo Cristiano.
- 4) Cristo predicó un Humanismo integral. Justicia, Caridad, Buenas Obras.
- 5) La Iglesia ha predicado el Humanismo Cristiano.

#### 1) EL HECHO RELIGIOSO

Todos los pueblos han admitido y siguen admitiendo la existencia de un Ser Supremo, con el cual debe el hombre estar en relación estrecha para vivir rectamente.

Constituyen el hecho religioso: las creencias en un Ser Supremo, los Códigos morales de todos los pueblos y el culto, interno y externo, como manifestación de la fe interior. La fuerza de este sentimiento religioso es consecuencia de nuestras convicciones respecto a los derechos de Dios, de sus atributos, y de la gratitud que merecen todas sus bondades.

La Humanidad entera se ha ocupado de la Religión:

- a) Los legisladores la han mirado como objeto de la más alta importancia.
  - b) Los sabios han meditado en ella.
  - c) Los escritores han escrito mucho de ella.
- d) Los artistas la han manifestado en monumentos, lienzos, música.
- e) Los filósofos la han discutido y se han decidido por ella.
- f) La religión ha sido perseguida en muchos lugares, pero jamás extinguida.
- g) Por ella han dado la vida millones de mártires de todos los tiempos.
- h) A ella han pertenecido sabios e ignorantes del primero y del último siglo.
- i) Todos hablan de la Religión. "El hombre piadoso y el ateo siempre están hablando de la Religión: el uno habla de lo que ama, y el otro de lo que teme". (Montesquieu).

## 2) LA RELIGION PARA EL CRISTIANO:

La Religión para el cristiano es mucho más que un sentimiento, más que una necesidad, más que la necesidad de felicidad y de salvación. Es la comunión o sociedad personal del hombre con el Dios viviente. Tiene, por tanto, la Religión, dos pilares insustituíbles: un Dios personal y una persona creada. Y tiene dos temas obligatorios: la gloria de Dios y la salvación del hombre.

Sólo existe auténtica sociedad cuando dos personas se toman seria y mutuamente en consideración. Y es un hecho que Dios ha tomado al hombre en gran consideración y le ha hablado, tanto que le entregó a su Hijo unigénito, condenándolo al suplicio de la cruz.

Es el misterio incomprensible de la religión cristiana, y es la riqueza del hombre y su gran responsabilidad. Toca al hombre tomar en gran consideración al Dios santísimo. Donde no hay encuentro con lo santo, no hay religión. Tampoco hay religión cuando es descartada la persona humana, porque entonces no puede haber comunicación personal.

## 3) EL HUMANISMO CRISTIANO:

Este no es el culto a la persona humana, sino la relación que hay entre Dios y el hombre, o sea la Religión, porque la persona humana solo se comprende por su semejanza con Dios.

El Humanismo cristiano es la visión de la creación divina en toda la naturaleza humana, como una unidad vital dinámica, porque Dios creó, no sólo nuestro espíritu, sino también nuestro cuerpo con todas sus necesidades, leyes y determinismos en el terreno físico, biológico y síquico. "Y vio Dios que lo que había hecho era bueno". (Gen. 1,31).

No aceptar la realidad dada por El, no aprovechar las situaciones siempre nuevas en que El nos coloca, es cerrarnos a nosotros mismos el camino de la perfección, es no darle el verdadero sentido a la vida, es enterrar los talentos, como el siervo malo del evangelio. Poco importa el número de talentos recibidos, esto es, las excelencias de las realidades sico-biológicas y ambientales involuntarias, lo que importa es el esfuerzo personal y colectivo para hacerlos rendir el doble.

Dios creó el alma y el cuerpo del hombre. El objeto de la redención fue igualmente el alma y el cuerpo, ya que el cuerpo resucitará también.

El hombre integral nace en una sociedad, debe perfeccionarse en ella y debe salvarse en ella. Por tanto, no podemos separar los diversos elementos que constituyen la unidad humana: el material y el espiritual, el orden individual y el social, el natural y el sobrenatural; debe haber entre todos perfecta solidaridad y una continua inter-acción.

## 4) CRISTO PREDICO UN HUMANISMO INTEGRAL:

Cristo es Dios y hombre; dueño de la naturaleza divina y de la humana, unidas en El por la unión que los teólogos llaman "hipostática". Perfecto Dios y perfecto hombre. Por esto en muchos pasajes del Evangelio se llamó a sí mismo "Hijo de Dios", e "Hijo del hombre".

Para salvarnos vino al mundo como hombre, para asemejarse a los hombres. Tomó todas las cualidades y debilidades de la naturaleza humana, a excepción del pecado; padeció y murió como hombre. De esta manera vino a ser un hermano nuestro para conocer todas nuestras necesidades y remediarlas.

Cristo predicó "el reino de Dios"; y este reino es una actitud espiritual y humanista de los hombres mientras vamos peregrinando por la tierra, hasta que llegue el definitivo reino de Dios, que será nuestra salvación eterna. En este reino terrenal debemos entrar todos para luego conseguir el definitivo.

Las cualidades que el mismo Cristo dio para pertenecer a este reino son: Penitencia, cambio de pensamiento, fe en su persona y en su Evangelio, justicia, caridad y buenas obras.

- a) "Haced penitencia, cambiad de pensamientos, creed en la buena nueva". (Mt. 4,17; Mc. 1,15).
- b) Justicia: Es la primera norma de la ley natural; es la base del orden, de la convivencia humana, de los derechos y de los deberes humanos, y tiene como consecuencia la paz. Donde no hay justicia no se puede vivir. Por eso Cristo dijo: "Buscad primero el reino de Dios y su justicia". Y la justicia es lo mismo que rectitud, equidad, sinceridad, respeto a los derechos ajenos y cumplimiento de los propios deberes. Ser justo, es lo mismo que perfecto, santo.
- c) Caridad: La caridad de Dios fue la causa de la Encarnación, el motivo de la redención, la síntesis de la doctrina de Cristo, el resumen del dogma cristiano y el conjunto de todas las virtudes. Pero no se puede amar a Dios sin amar en El al prójimo.

"Os doy un mandamiento nuevo: que os améis mutuamente; que como yo os he amado, así os améis unos a otros".

"Llevaos el peso unos a otros y así cumpliréis la ley de Cristo".

Este es el verdadero humanismo cristiano.

d) Buenas Obras: El amor al prójimo de que nos habló Cristo no es un sentimiento platónico o abstracto: tiene que manifestarse en obras buenas, positivas y eficaces: "Hijitos míos, no amemos solamente de palabra y con la lengua, sino con obras y de veras". (I Jn. 3,18).

#### Obras corporales:

Dar de comer al hambriento.
Dar de beber al sediento.
Vestir al desnudo.
Dar posada al peregrino.
Visitar a los enfermos.
Visitar a los presos.
Enterrar a los muertos.

#### Obras espirituales:

Dar buen consejo al que lo necesita. Enseñar al que no sabe. Corregir al que yerra. Consolar al triste. Perdonar las injurias. Sufrir con paciencia a nuestro prójimo. Rogar a Dios por vivos y muertos.

"En verdad os digo: siempre que dejasteis de hacer estas obras con alguno de estos mis pequeños hermanos, dejasteis de hacerlo conmigo. Y en consecuencia, irán estos al eterno suplicio y los justos, los que practicaron esas obras de misericordia, a la vida eterna". (Mt. 25-41 ss).

## 5) LA IGLESIA SIEMPRE HA PREDICADO EL HUMANISMO CRISTIANO:

- a) ¿Qué otra comunidad religiosa puede presentar, a través del tiempo, esa pléyade de santos que presenta la Iglesia Católica, que llevaron la caridad y humanismo cristiano hasta el heroísmo? Ahí están Francisco de Asís, Vicente de Paúl, Vicente Ferrer, Margarita de Escocia, Isabel de Portugal, Ivón de Bretaña, Bernardino de Siena, Camillo de Lelis, Francisco Javier, Pedro Claver, Carlos de Foucauld, Damián de Veuster y tantos otros más.
- b) La Iglesia ha querido humanizar la economía, la política, la pastoral, la sociología, el derecho, la ciencia y la técnica, dando testimonio de ecumenismo, de justicia y de caridad, para redimir al hombre todo, en su destino natural y sobrenatural. Frente a la pobreza, a la miseria, al desequilibrio económico y social, a las injusticias laborales, a la disminución de la dignidad humana y frente a la guerra la Iglesia no ha dejado de predicar las virtudes contrarias y los medios de extirpar para siempre estos flagelos de la humanidad.

c) Ahí están los últimos Pontífices con sus famosísimas Encíclicas Sociales que muchos cristianos desconocen culpablemente:

León XIII: "Rerum Novarum". (1891).

Pío XI: "Quadragesimo Anno". (1931).

Pío XII: Arsenal de doctrina social, económica y pacifista.

Juan XXIII: "Mater et Magistra". (1961).

"Pacem in Terris". (1963).

Concilio Vaticano II: "La Iglesia en el Mundo Moderno". (1965).

Paulo VI: "Discurso ante la O.N.U." (1965).

"Populorum Progressio". (1967).

NOTA: Si sobran algunas horas puede el Profesor leer y comentar los últimos documentos pontificios.

## RESUMEN DE LA LECCION CINCUENTA

- 1) Hecho religioso: Todos los pueblos han admitido la existencia de un Ser Supremo. Se prueba esto por la existencia de códigos morales, por el culto interno y externo. La relación que hay entre el hombre y Dios es lo que se llama Religión. De ella han hablado los legisladores, los sabios, los escritores, los artistas, los filósofos; muchos la han perseguido, pero no ha sido extinguida; muchos han dado por ella su vida; a ella han pertenecido sabios e ignorantes. Todos hablan de religión.
- 2) Para el cristiano la religión es la comunicación del hombre con el Dios viviente. Se apoya en dos pilares: un Dios personal y la persona humana. Para que haya auténtica sociedad entre dos personas, es necesario que se tomen mutuamente en consideración. Dios demostró su consideración por la Encarnación y Redención. Falta la consideración del hombre.
- 3) Humanismo cristiano: es la toma de conciencia de que Dios creó todo el ser humano, su alma y su cuerpo, y lo redimió todo, y quiere la salvación de todo el compuesto.

- 4) Cristo es perfecto Dios y perfecto hombre, por esto se llamó Hijo de Dios e hijo del hombre. Como hombre padeció y murió por el hombre. El reino espiritual que predicó se puede resumir en: justicia, caridad y huenas obras. Estas son necesarias para demostrar que amamos al prójimo de veras. Requisito indispensable para entrar en el reino definitivo de los cielos.
- 5) La Iglesia sigue predicando la salvación integral del hombre. Allí están los documentos pontificios de León XIII, Pío XI y Pío XII, Juan XXIII, Concilio Vaticano II y Paulo VI. Debemos conocer estos famosos documentos.

#### CUESTIONARIO

- 1ª) ¿En qué consiste el hecho religioso?
- 2ª) ¿En qué pilares se apoya la Religión?
- 3ª) ¿Qué es el Humanismo Cristiano?
- 4ª) ¿En qué consistió el Humanismo de Cristo?
- 5ª) ¿Ha practicado la Iglesia el humanismo cristiano?

#### BIBLIOGRAFIA

- 1) Buil, Nicolás María S. J.

  "VIDA DE N. S. JESUCRISTO"

  Editorial Mosca Hermanos

  Montevideo 1939.
- Casas, Manrique, Manuel J. Traductor.
   Díaz, José Manuel, Monseñor Notas exegéticas y doctrinales:

"EL SANTO EVANGELIO SE-GUN SAN MATEO". Editorial Lumen Christi, S. A. Bogotá, Colombia, 1940.

3) Daniel-Rops:

"JESUS EN SU TIEMPO". Traducción de Luis Horno Liria. Editor: Luis de Caralt, 1ª Edición. Barcelona, 1954.

- 4) De Ausejo, Serafín. O. F. M. "DICCIONARIO DE LA BIBLIA" Edición Castellana. Editorial Herder, Barcelona, 1963.
- 5) Díaz, José Manuel:

  "ANOTACIONES SOBRE LAS PARABOLAS DEL EVANGELIO"
  Editorial S. Juan Eudes. Usaquén, 1948.
- 6) De Tuya, Manuel, O. P. "BIBLIA COMENTADA". T. V: "EVANGELIOS".

  Biblioteca de Autores Cristianos.
  Editorial Católica. Barcelona, 1964
- González, Quintana, Guillermo:

"CBISTO, LEGADO DIVINO". Cuarta Edición, Editorial Bedout, Medellín - 1950.

"COMENTARIO PRACTICO DE 8) Knecht, Federico J. HISTORIA SAGRADA". Cuarta Edición. Editorial Herder. Barcelona, 1955. 9) Koch, Antón P. y Sancho "DOCETE". T. I: Dios: T. II: El Antonio: Hombre-Dios. T. V: El Hombre y Dios. Editorial Herder, Barcelona, 1954. 10) Rinaldi, Juan. Director: "EL LEGADO DE LOS SIGLOS". Ediciones Eler, Barcelona, 1958. 11) Schuster, Ignacio y Holzammer, Juan B. "HISTORIA BIBLICA". T. II: NUEVO TESTAMENTO. Traduc-ción de Jorge de Riezu. O. M. C. Segunda Edición, Barcelona, 1947. 12) Torres Amat, Félix, Traduc-Notas de Straubinger, Juan. "NUEVO TESTAMENTO DE N. S. JESUCRISTO". Tercera Edición, Editorial Guada-lupe. Buenos Aires, 1946.

## INDICE GENERAL

| Presentación                                                                                                                                                                                                                                   |                                        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| Primera Parte                                                                                                                                                                                                                                  |                                        |
| LOS EVANGELIOS COMO FUENTES                                                                                                                                                                                                                    |                                        |
| Lección Primera                                                                                                                                                                                                                                |                                        |
| COMO CONOCER A CRISTO                                                                                                                                                                                                                          |                                        |
| Jesucristo, Personaje Histórico. Sus enigmas     Fuentes No cristianas     Fuentes cristianas     Resumen y Cuestionario                                                                                                                       | 12<br>13<br>16<br>17                   |
| Lección Segunda                                                                                                                                                                                                                                |                                        |
| LOS APOSTOLES                                                                                                                                                                                                                                  |                                        |
| 1) Vocación de los Apóstoles 2) Misión desde su Elección hasta Pentecostés 3) No eran hombres excepcionales 4) Definitiva investidura por Cristo 5) Predican la Resurrección de Cristo y convierten 6) Pedro el Primero Resumen y Cuestionario | 20<br>20<br>21<br>22<br>23<br>25<br>26 |
| Lección Tercera                                                                                                                                                                                                                                |                                        |
| PRIMERA COMUNIDAD CRISTIANA                                                                                                                                                                                                                    |                                        |
| 1) Apóstoles Escritores 2) Fuente Histórica: "Hechos de los Apóstoles" 3) La Iglesia Primitiva 4) Vida santa de los primeros Cristianos                                                                                                        | 28<br>28<br>29<br>29                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                | 100                                    |

|                | Características de las Comunidades cristianas                                                                                                                                                                                                   | 30<br>32<br>34                   | Lección Octava                                                                          |             |
|----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|                | resumen y caestionario                                                                                                                                                                                                                          |                                  | CANON BIBLICO                                                                           |             |
| 2)<br>3)<br>4) | La IGLESIA MISIONERA  Comunidad Misionera  Nombramiento de Diáconos para repartir limosnas  Los Apóstoles predican primero a los Judíos  La Comunidad cristiana se extiende a los Gentiles  Transformación Social  Resumen y Cuestionario  40 y | 36<br>37<br>37<br>39<br>40<br>41 | 1) Sólo los libros inspirados son canónicos                                             | 77889       |
|                | Lección Quinta                                                                                                                                                                                                                                  |                                  |                                                                                         |             |
| 2)             | Resumen y Cuestionario                                                                                                                                                                                                                          | 44<br>46<br>46<br>46<br>48<br>49 | 1) Biografía de San Mateo                                                               | 1 5         |
|                | Lección Sexta                                                                                                                                                                                                                                   |                                  | 1) Biografía de San Marcos       80         2) Carácter histórico y anecdótico       81 |             |
|                | INTEGRIDAD DOGMATICA DEL NUEVO TESTAMENTO                                                                                                                                                                                                       |                                  | 3) Autenticidad                                                                         |             |
| 2)             | Versiones más antiguas del Nuevo Testamento Integridad de los Escritos Competencia y veracidad de los Evangelistas                                                                                                                              | 52<br>53<br>54                   | 5) Lugares y época de la composición                                                    | 2           |
| 4)             | Credibilidad de los Evangelios                                                                                                                                                                                                                  | 55<br>57                         | Lección Undécima                                                                        |             |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                 |                                  | EL EVANGELIO DE SAN LUCAS                                                               |             |
|                | Lección Séptima                                                                                                                                                                                                                                 |                                  | 1) Biografía de San Lucas                                                               | The same of |
|                | INSPIRACION DE LOS EVANGELIOS                                                                                                                                                                                                                   |                                  | 2) Autor del Tercer Evangelio Sinóptico y de los Hechos 86                              |             |
| 1)             | Los Sinópticos                                                                                                                                                                                                                                  | 60                               | 3) Fuentes                                                                              |             |
| 2)             | La autenticidad                                                                                                                                                                                                                                 | 61                               | 5) Lugar de Composición 88                                                              |             |
| 3)             | Inspiración del Nuevo Testamento Resumen y Cuestionario                                                                                                                                                                                         | 62<br>64                         | 6) Esquema general del Evangelio                                                        |             |
| 11             |                                                                                                                                                                                                                                                 |                                  | 411                                                                                     |             |

### Lección Duodécima

## EL EVANGELIO DE SAN JUAN

| 1) | Biografía de San Juan           |
|----|---------------------------------|
| 2) | Autor del Cuarto Evangelio      |
| 3) | Característica del Evangelio    |
| 4) | Lugar v época de la composición |
| 5) | Originalidad                    |
| 6) | Autenticidad                    |
| 7) | Los Sinópticos y San Juan       |
| 8) | Simbolismo del Cuarto Evangelio |
| 9) | Sentido Apologético             |
|    | Resumen y Cuestionario 99 y 10  |
|    |                                 |

## Segunda Parte

### JESUS EN LA HISTORIA

### Lección Décimatercera

### EL MESIAS ESPERADO

| 1) | El Mesianismo                                     | 104 |
|----|---------------------------------------------------|-----|
| 2) | El Antiguo Testamento                             | 104 |
| 3) | Pecado original, castigo y promesa de un Salvador | 105 |
| 4) | Antique Alianza                                   | 100 |
| 5) | Prefiguraciones de Cristo                         | 107 |
| -  | Resumen y Cuestionario                            | 109 |

#### Lección Décimacuarta

### CRISTO PROFETIZADO

| 1) | Lo que dijeron los Profetas                   | 112 |
|----|-----------------------------------------------|-----|
| 2) | Aparición progresiva de los rasgos del Mesías | 113 |
| 3) | Genealogía de Cristo                          | 114 |
| 4) | Profecias de David                            | 114 |
| 5) | La Historia de Israel                         | 115 |
|    | Resumen y Cuestionario                        | 116 |

## Lección Décimaquinta

## PREPARACION PROXIMA DE JESUS

| 1)<br>2)<br>3)<br>4)<br>5) | Ultimos Tiempos antes de Cristo  Dos Mensajes del Cielo  Predicación de Juan Bautista  Bautismo de Jesús  Bautismo cristiano  Resumen y Cuestionario  Lección Décimasexta                                                                                                                                                                                                                                                 | 118<br>120<br>120<br>122<br>122<br>122<br>123                      |
|----------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
|                            | Leccion Decimasexia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                    |
|                            | JESUS INAUGURA SU REINO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                    |
| 1)<br>2)<br>3)<br>4)<br>5) | Plenitud de los Tiempos  Jesús principia su vida pública  Nota Apologética  Jesús expulsa a los Mercaderes  Reacción de los Judíos  Resumen y Cuestionario                                                                                                                                                                                                                                                                | 126<br>126<br>128<br>129<br>130<br>131                             |
|                            | Lección Decimaséptima                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                    |
|                            | JESUS PREDICA EL MISTERIO DEL REINO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                    |
| 2)                         | Tema fundamental de la Predicación de Cristo Fases del Reino A) El reino en el Antiguo Testamento B) En Juan Bautista C) El reino está en la Tierra y es Cristo D) El reino es una situación espiritual E) El reino se concretiza en la Iglesia F) El reino definitivo es la Salvación Cualidades para entrar en el reino definitivo Los que siendo llamados al reino no quieren pertenecer a él . Resumen y Cuestionario | 134<br>135<br>135<br>135<br>136<br>136<br>138<br>139<br>140<br>141 |
|                            | Lección Décimaoctava                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                    |
|                            | JESUS ES EL HIJO DE DIOS Y SU SERVIDOR                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                    |
| 1) 2)                      | Divinidad de Jesucristo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 144<br>144                                                         |
|                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                    |

| 3)                   | Testimonios Internos: Del mismo Cristo                                                                                                                                                                                                                                                  | 149                             | 5) Cristo, Hijo de Dios Padre                                                                                                                                                                                                                                                                     | 179<br>179<br>180                                    |
|----------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| 2) 3) 4) 5)          | Cabeza de proceso por creerse Dios                                                                                                                                                                                                                                                      | 155<br>156<br>158               | Lección Veintitrés  REPROBACION DE ISRAEL  1) Maldición de la Higuera 2) Parábola de los dos hijos 3) Los Viñadores homicidas 4) Los Invitados a la Boda del hijo del Rey 5) Anuncio de la catástrofe universal 6) Parábolas escatológicas 7) El Juicio final 7, Resumen y Cuestionario 191 y     | 184<br>184<br>185<br>186<br>187<br>189<br>189<br>192 |
| 2)<br>3)<br>4)       | Galilea, Provincia de Cristo Resumen de San Mateo Milagros de Jesús Diversas clases de Milagros ¿Cómo hacía Cristo sus milagros? Resumen y Cuestionario  Lección Veintiuna                                                                                                              | 162<br>163<br>165               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                      |
| 2)<br>3)<br>4)<br>5) | Jesús sale de Galilea Predicciones de la Pasión y Resurrección Entrada mesiánica en Jerusalén Entrada mesiánica en el Templo Cristo anuncia la destrucción del Templo Resumen y Cuestionario  Lección Veintidós  JESUS RATIFICA Y AMPLIA SU DOCTRINA  Ultimas advertencias del Salvador | 170<br>171<br>172<br>173<br>174 | Lección Veinticinco  SE APROXIMA LA TRAGEDIA  1) Presagios de Muerte 2) Desconcierto de la muchedumbre 3) El Sanedrín acuerda condenar a Jesús 4) Las Tres grandes Fiestas del Año 5) La última Cena 6) Institución de la Sagrada Eucaristía 7) Institución del Sacerdocio Resumen y Cuestionario | 200<br>201<br>201<br>202<br>203<br>204<br>207<br>208 |
| Li                   | Jesús promete la Eucaristía                                                                                                                                                                                                                                                             |                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                      |

#### Lección Veintiséis

#### ACCIONES Y PALABRAS DE DESPEDIDA

| 1) | Discusión sobre la primacía           | 210 |
|----|---------------------------------------|-----|
| 2) | Lavatorio de los pies                 | 210 |
| 3) | Cristo denuncia la traición           | 211 |
|    | Conversación íntima con sus Apóstoles |     |
|    | Resumen y Cuestionario                |     |
|    |                                       |     |

#### Lección Veintisiete

#### EL TESTAMENTO DEL MAESTRO

| 1) | Frutos de la Fe en Cristo ausente          | 216 |
|----|--------------------------------------------|-----|
| 2) | Promesa de la Venida del Espíritu Santo    | 216 |
| 3) | Necesidad de estar unidos a Cristo         | 217 |
| 4) | Anuncio de la Persecución a los Discípulos | 217 |
| 5) | Anuncia Cristo su Resurrección             | 218 |
| 6) | Oración Sacerdotal                         | 218 |
|    | Resumen y Cuestionario                     |     |

#### Lección Veintiocho

# EL CUMPLIMIENTO DE LA NUEVA PASCUA POR LA PASION, MUERTE Y RESURRECCION DE CRISTO

| 1) | La Pasión de Cristo en los Evangelistas  | 22   |
|----|------------------------------------------|------|
| 2) | Tres Preguntas y sus Respuestas          | 22   |
| 3) | Rasgos esenciales de la Pasión de Cristo | 22   |
| 4) | Historia de la Pasión de Cristo          | 22   |
|    | A) Agonía en el Huerto de Getsemaní      | 22   |
|    | B) Prendimiento de Jesús                 | 22   |
|    | C) Proceso religioso en el Sanedrín      | 22   |
|    | D) Proceso político ante Pilato          | 22   |
|    | E) Azotes e Injurias                     | 1000 |
|    | F) Coming del Calvaria                   | 22   |
|    | F) Camino del Calvario                   | 22   |
|    | G) Ultimas Palabras de Cristo            | 22   |
|    | H) Muerte y Sepultura de Jesús           | 22   |
|    | 1) Medidas policivas                     | 22   |
|    | Resumen y Cuestionario                   | 23   |

### Lección Veintinueve

#### RESURRECCION DE CRISTO

| 1) "No está aquí" 2) Apariciones de Jesús resucitado 3) El Sanedrín se entera de la Resurrección de Cristo 4) Apariciones a los Apóstoles 5) Colación a Pedro del Poder pontificio 6) Ascensión de Cristo a los cielos 7) Venida del Espíritu Santo Resumen y Cuestionario  | 23:<br>23:<br>23:<br>23:<br>23:                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| Lección Treinta                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                      |
| EL SACRIFICIO DE LA CRUZ                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                      |
| 1) El Sacrificio 2) Los Actos voluntarios del hombre 3) División de los Sacrificios según el fin 4) Degeneración y Abusos 5) Los sacrificios antiguos y Cristo 6) La Muerte de Cristo es el sacrificio de la Nueva Alianza 7) Cristo Sacerdote Resumen y Cuestionario 248 y | 240<br>240<br>241<br>243<br>244<br>245<br>247<br>249 |
| Lección Treinta y Una                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                      |
| LA IMAGEN FISICA DE CRISTO                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                      |
| 1) Personalidad de Jesús 2) Su Cuerpo 3) La Persona de Jesús 4) La figura física de Jesús 5) Cristo en el Arte 6) Carta de Publio Léntulo Resumen y Cuestionario 257 y                                                                                                      | 252<br>253<br>253<br>254<br>254<br>256<br>258        |
| Lección Treinta y Dos                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                      |
| CRISTO EN EL ARTE PICTORICO                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                      |
| Pinturas de Cristo     Cuadros Milagrosos     Principales Pintores de Cristo     Resumen y Cuestionario                                                                                                                                                                     | 260<br>260<br>262                                    |

#### Lección Cuarenta

| à | FSTIS | SICK | 0 | DE | CONTR  | ADIC  | CION  |
|---|-------|------|---|----|--------|-------|-------|
|   | Loud, | DIGI |   |    | COLLIE | ALVIC | MINTE |

|    | Cristo divide los espíritus             |
|----|-----------------------------------------|
| 2) | También en la Edad moderna              |
|    | Los Fariseos                            |
| 4) | Fariseismo y Cristianismo               |
|    | Acusaciones de los Fariseos             |
|    | Jesús y las Tradiciones sobre el Sábado |
|    | Nota sobre cambio del Sábado            |
|    | Resumen y Cuestionario                  |

## Lección Cuarenta y Una

## INVECTIVAS DE CRISTO CONTRA LOS FARISEOS

| 1) | Importancia de las Controversias                |
|----|-------------------------------------------------|
|    | Algunos pasajes en que se muestran los fariseos |
|    | Suprema blasfemia de los fariseos               |
| 4) | Maldiciones contra los fariseos                 |
| 5) | Predicción de castigos                          |
|    | Resumen y Cuestionario                          |

## Lección Cuarenta y Dos

### LAS PARABOLAS DE LA MISERICORDIA

| 1) | Apología de la Misericordia |
|----|-----------------------------|
| 2) | La Oveja perdida 3          |
| 3) | La Dracma perdida 3         |
| 4) | El Hijo pródigo 3           |
|    | Enseñanza de la parábola    |
|    | Resumen y Cuestionario 3    |

## Lección Cuarenta y Tres

## PEDAGOGIA DE JESUS

| 1) | Dinagogas           | 341 |
|----|---------------------|-----|
| 2) | Cómo enseñaba Jesús | 347 |
| 3) | Originalidad        | 348 |
| 4) | Parábolas           | 350 |

| 5) Parábolas del Reino 6) Reacción en los oyentes 7) Sublimación de las Pasiones Resumen y Cuestionario                                                                                                                                                            | 3                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| Lección Cuarenta y Cuatro                                                                                                                                                                                                                                          |                                        |
| CRISTO Y LA JUVENTUD                                                                                                                                                                                                                                               |                                        |
| 1) Jesús amó la Infancia y la Juventud 2) Los Niños siguieron a Jesús 3) Los Niños propuestos como Modelo 4) Jesús hizo curaciones y resurrecciones en jóvenes 5) Jesús resucita a tres jóvenes 6) Para Meditar Resumen y Cuestionario                             | 35<br>35<br>35<br>36<br>36<br>36       |
| Lección Cuarenta y Cinco                                                                                                                                                                                                                                           |                                        |
| LA MADRE DE JESUS                                                                                                                                                                                                                                                  |                                        |
| La Virgen en el Concilio Vaticano II     Oficio de María en la Economía de la Salvación     La Virgen y la Iglesia     Culto a la Virgen María     María es signo de esperanza cierta     El Concilio exhorta a los hijos de la Iglesia     Resumen y Cuestionario | 36<br>36<br>36<br>36<br>36<br>36<br>36 |
| Laggion Changeton Co.                                                                                                                                                                                                                                              |                                        |
| Lección Cuarenta y Seis  JESUS PRESENTE EN LA IGLESIA                                                                                                                                                                                                              |                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                        |
| 1) Jesús centro de la Historia de la salvación 2) La Iglesia osposa y colaboradora de Cristo 3) La Iglesia, Cuerpo místico de Cristo 4) El Espíritu Santo, alma de este cuerpo 5) Jesús en la Iglesia 6) Jesús en las Comunidades cristianas                       | 371<br>372<br>373<br>374<br>375        |
| Resumen y Cuestionario                                                                                                                                                                                                                                             | 376                                    |

#### Tercera Parte

## JESUS ES NUESTRA VIDA. EL CRISTIANO, "NUEVO HOMBRE"

## Lección Cuarenta y Siete

#### LA INSERCION DEL CRISTIANO EN EL MISTERIO PASCUAL POR EL BAUTISMO

| 1) | Hombres viejos y Hombres "Nuevos"      | 381 |
|----|----------------------------------------|-----|
| 2) | Nuevas Criaturas por la Redención      | 382 |
| 3) | El Bautismo de Jesús y del Cristiano   | 382 |
| 4) | Necesidad del Bautismo                 | 383 |
| 5) | Efectos de nuestro Bautismo            | 383 |
| 6) | ¿Cómo conservar el espíritu bautismal? | 384 |
| 0) | Resumen y Cuestionario 384 y           | 385 |

## Lección Cuarenta y Ocho

## LA INSERCION DEL CRISTIANO EN EL MISTERIO PASCUAL POR LA SAGRADA EUCARISTIA

| 1) | La Eucaristia, nuestra Cena con Gristo resucreta    | 387 |
|----|-----------------------------------------------------|-----|
| 2) | El Misterio de la Fe                                | 38/ |
| 3) | El Sacrificio del Calvario y la Misa                | 388 |
| 4) | La Santa Misa, reino de Dios y Amuncio de la gioria | 388 |
| 5) | La Santa Wisa es el Sacifficio periccio             | 389 |
|    | Resumen y Cuestionario                              | 391 |

## Lección Cuarenta y Nueve

## LA CONDUCTA PASCUAL DEL CRISTIANO

## Desprendimiento y Amor

| L) | Exigencias de la vida cristiana            |
|----|--------------------------------------------|
| 2) | ¿Quiénes pertenecen a la Iglesia Católica? |
| 3) | Consecuencias                              |
| 4) | Seriedad cristiana                         |
| 5) | Lucha constante del Cristiano              |
|    | Resumen y Cuestionario                     |

### Lección Cincuenta

## HUMANISMO CRISTIANO

| 1)   | El Hecho religioso            |
|------|-------------------------------|
| 2)   | La Religión para el Cristiano |
| 3)   |                               |
| 4)   |                               |
| 5)   |                               |
| 9-16 | Resumen v Cuestioneria        |
|      | Resumen y Cuestionario        |
|      | Bibliografía 4                |



